## SAHAJ MARG

# सहज मार्ग



Bi-Monthly : Spiritual

Gram: SAHAJ MARG

NO. 2/3

Reg. No. RN 12620/66

Phone { Resi. : 2667

March/May 1983

SHRI RAM CHANDRA MISSION SHAHJAHANPUR (U.P.) INDIA

\* \* \* \* शत-शत प्रणाम \* \* \* \* \* \* द्वारा श्री तुलसीदास चतुर्वेदी \* \* \* \* घिर रही सजल थी घार रजनि, \* \* ंजग़ था केवल तमस–पूंज । \* \* \* उतरे लेकर विधु—दीपक, \* \* \* ग्ररु मानवता का विमल-कुन्ज।। \* \* \*\*\* फिर म्रालोकित हो उठी मही, \* \* नभ के तारक हो गये सजग। \* वह दिशि कंचन हो गयी जिधर, \* बढ़ गये तिहारे चरगा-सुभग।। \* \*\*\*\*\* \*निजश्वास ग्रौर प्रतिश्वासों में, \* का हाहाकार लिये । मानव \* \* का कारागार लिये. इच्छा \* बेसुधि का पारावार लिये \* ग्राग्रो बैठो, ग्रंतर में भर दो, ज्योति श्रौर श्राशा ललाम। \* कैसे स्वागत मैं करूँ देव, तुम को प्रिणाम, शत-शत प्रिणाम।। \*\*\*\*\* \*\* नव-नव ग्रनुराग लिये, ग्रह यूग-परिवर्तन का सपना। \* \* संभव जग-सैकत \* तव चरगा-चिन्ह का है मिटना।। \* हाँ क्षितिज-पटी पर हीरक से, \* \* ग्रव जड जायेगी ग्रमर कहानी। \* \* \* ग्राज हिमालय तक गुँजेगी, \* \* "बाबू" तेरी कोमल बानी ॥ \* \* \* \*\*\*\* ग्रमर में निःश्वास \*उस महा-शक्ति की चरम विजय। \*\* ग्रनोखा हैकार कर देगा. जगती में नीरव महाप्रलय।। \* \* \* मस्तक पर म्रंकित दिव्य-किरएा, 'हिमकर'' तव शोभा है ललाम । \* \*

कैसे स्वागत मैं करूँ देव, तुम को प्रशाम, शत-शत प्रशाम ॥

\*

\*

X

\* \* \* \* ON THE GLORY OF THE LORD \* \* \* (By Sri Tulsidas Chaturvedi.) \* \* \* Dark and dreary night was surrounding: \* \* The world was shrouded in darkness, \* \* You descended with flashes of lightning and \* \* bough of humanity in your hand. \* \* \* \* Then the whole earth began to dazzle with light: \* \* The stars in the sky became brighter, \* \* And wherever thy holy feet trod \* \* It all became golden, \* \* X \* In your every breath you have \* X Imbibed the hue and cry of humanity. \* \* You chose to live in the prison of desires; \* \* You swallowed the sea of unconsciousness. \* \* \* Come, reside in my heart \* \* \* And fill it with light and hope. \*\* How shall I welcome you, my Lord' \* \* Except by offering thousands salutations. \* \* Come with evernew affection \* \* With dream of changing the Era. \* \* \* \* How can your foot-prints be erased. \* \*From the sand of Time? \* The screen of horizon will be studded \* \* With jewe's of thy immortal story. \* \* \* Thy sweet voice today. O Babuii. \* Will echo on the peaks of the Himalayas. \* \* \* \* In thy immortal breath \* \* Is the final victory of the Almighty. \* \* Thy angry roar will create \* \* Unique destruction of the world. \* \* \* \* The Divine rays that mark thy face, \* \* O, 'Himakara' thy sacred marks. \* \* How shall I welcome you, my Lord, \* Except by offering thousands of pranams \* \* \* \*

## Our Publications

| ENGLISH-                                                                                                                                                                                                         | 16. Voice Real Complete35/-                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.Garden of Hearts (P.R.) Eng. Rs,25/- 2. Blossoms in the East "Rs.15/- 3. Sahaj Marg in Europe "", 25/- 4. My Master (P.R) ", 15/- 5. Autobiography of Shri Ram Chandra ", 18/- 6. Peep into Sahaj Marg ", 15/- | <ul> <li>17. Efficacy of Raj Yoga 10/-</li> <li>18. Thus Speaks     Shri Ram Chandra 2.50</li> <li>19. Out lines of Sahaj Marg 1/-</li> <li>20. N.P. Basis of Raj Yog in the light of Sahaj Marg Rs. 15/-</li> <li>HINDI—</li> </ul> |
| 7. Reality at Down-Babuji 8/-                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                      |
| 8. Towards Infinity- ,, ,, 7/-                                                                                                                                                                                   | १- सत्य का उदय ६० ८)                                                                                                                                                                                                                 |
| 9. Peerless Pearls of the Master 2/-                                                                                                                                                                             | २ - ग्रनन्तकी श्रोर ,, ८)                                                                                                                                                                                                            |
| 10. Natural way of God                                                                                                                                                                                           | ३- ग्रात्मकथा ,, १२)                                                                                                                                                                                                                 |
| Realization Eng. Rs. 1/-                                                                                                                                                                                         | ४ू- राजयोग का दिब्य दर्शन ,, ४)                                                                                                                                                                                                      |
| 11. Centres List S.R.C.M. ,, , 1/-                                                                                                                                                                               | र्प– दस उसूलों की शरह ,, ५)                                                                                                                                                                                                          |
| 12. Ten Commandments ,, ,, 8/-                                                                                                                                                                                   | ६ – दिव्य देश का दर्शन ,, १०)                                                                                                                                                                                                        |
| 13. Sahaj Marg Abhyas " " 3/-                                                                                                                                                                                    | ७- ग्रभ्यासी की भूमिका ,,, ४)                                                                                                                                                                                                        |
| 14. Role of Abhyasi 3/-                                                                                                                                                                                          | द– ईश्वर प्राप्ति के ग्रचूक एवं ·                                                                                                                                                                                                    |
| 15. Some Important Features of                                                                                                                                                                                   | सरल साधन "१)                                                                                                                                                                                                                         |
| Sahaj Marg Eng. Rs. 2/-                                                                                                                                                                                          | ६- रूप रेखा "१)                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                      |

Publication Department—
Shri Ram Chandra Mission, Sahaj Marg Press,
Shahjahanpur (U.P.) INDIA



उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वराश्चिबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान — लाभ करो )

| वर्ष-—२६          | संवत २०४० विक्रमी | Year—26 |
|-------------------|-------------------|---------|
| <b>ग्रंक—२/</b> ३ | Year—1983         | No2/3   |

## – प्रार्थना –

हे नाथ ! तृही मनुष्य जीवन का ध्येय है । हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक है । तू ही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है । बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है ॥

## O, Master!

Thou art the real goal of human life. We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement. Thou art the only God and Power, To bring us up to that Stage.

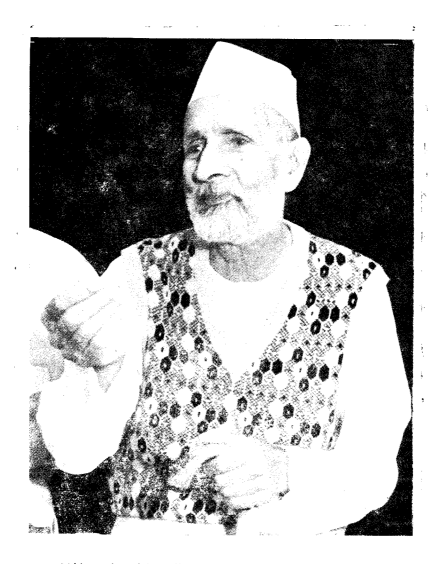
| Vol. XXVI                    | All Rights Reserved | No. 2/3                      |
|------------------------------|---------------------|------------------------------|
| Editorial Board:—            |                     | March/May 1983               |
| 1-Dr. S. P. Srivastava, M.A. | Ph.D,               | Single Copy Rs.              |
| 2-Shri S, A. Sarnad          | Ye                  | early Subscription Rs. 18-00 |
| 3-Shri K. V. Reddy           |                     |                              |

## — CONTENTS —

### English-

| 1  | The Master's Work & our Duty—(Atmaram Jajodia)          | A  |
|----|---------------------------------------------------------|----|
| 2  | The Science of Sahaj Marg—(U, Rama Sastry)              | 1  |
| 3  | Human Evolution & Yoga—(Dr. V.S. Murthy)                | 6  |
| 4  | Sathsang—(K. Mahalingam)                                | 12 |
| 5  | Search & Research—(M,S. Ramamurthy)                     | 15 |
| 6  | The world is too much with us—(Kum. Shashi Rani)        | 18 |
| 7  | Experienceless Experiences—Ishwar Bhai Patel)           | 21 |
| 8  | The Last Journey—(K. Bhaskar Rao)                       | 25 |
| 9  | Master—(Grace O'Dare Kimball)                           | 29 |
| 10 | Oh! Master—(V. Parthasarthy) ,                          | 30 |
| 11 | Master & Children—(K.V, Reddy)                          | 33 |
| 12 | Master - Some Reminiscences—(Andre Poray Sanary)        | 35 |
| 13 | Babuji – (Bhairon Prasad)                               | 38 |
| 14 | Babuji and His Eternal Presence—(Shubh Chintak Kishore) | 42 |
| 15 | About Babuji Maharaj—(By an admirer)                    | 45 |
| 16 | Hindi Contents                                          | 48 |

## **FORGET-ME-NOT**



"We should all unite in one common cause keeping towards proper order for the good of man and humanity. We should all try for it to win the laurels."

4

A sudden flash of the sad news and the crowd of succeeding events left an atmosphere of stunning bewilderment. Later, Ionliness spurred a chain of reminiscence. He had fallen dangerously ill on numerous occasions in the past two decades, every one of which ended in a miraculous recovery. This time however, it looked different, it went on and on and on for months interspersed with extremely anxious moments, when baffled medical expertise made harculean efferts to surmise the presence of life in a handful of bones lying huddled together in a corner. Then there were sudden recoveries still more baffling. On one such occasion lasr December, I happened to see Him, That goaded us on to hope much verv against hope course, and even in the wildest of dreams nobody ever imagined that He would leave so suddenly. So, when He did, heart refused to believe. When the physical remains

of the Father so dear, dear to all sons and daughters were consigned to the flames, then, suddenly all felt as if they were left WITHOUT Him!

Why He fell ill; why He suffered so much; what was the purpose behind all this; was it some super important Nature's work that He was engaged in ? Was'nt He deathless? Did He go according to His wish or did our wrong-doings forced Him to retire prematurely? All these and infinite such questions will arise in many minds, but there is no answer. Ten days in Paris, a month in Lucknow. more than six and a half in Delhi - all this was unprecedented. What was all this and why and whereto for ? All unexplained and inexplicable too. Questions reverberate, only an echo our guessing comes back. ΑII amounts to worse than no answer. But in the midst of all this there were a star or two on the gloomy firmament. Through out. He had

never wasted a fraction of a second without purpose, whether understood, misunderstood or not at all: Here He lay motionless, dormant and inert, so to say almost lifeless completely withdrawn within Himself. Was'nt it same as the Centre Itself working from this position undisturbed, embracing the entire creation with trillion-fold potency? When He recovered a little. He could'nt speak, He could'nt move his limbs, there were tubes, needles catheters galore. Only eyes were left out. But He conld'nt fix His look: He had to be shaken into awareness of someone's presence But lo! the miracle of those deep fathomless eyes. The moment a loving heart presented itself, the eyes gleamed shone and beamed with joy and the face lit up like a radiant rose showering indescribable happiness all around. Heart spoke to heart; love reguited love, rest was all torture.

#### \* \* \*

Master's Messages are a graded course of training for those who made an effort to understand and obey. Over the years progressively He revealed Himself more and more explicitly, till at last He was telling us:

O bonded prisoners, now start talking of release and freedom.

ASEERO KARO AB RIHAYI KI BATEN,

#### \* \* <del>\*</del>

I have got such a broad heart given by the Master that I want to cover all humanity.

I am hoping that a day will come when spirituality will run after all of us, if our Preceptors are so willing to have the idea for the bettermenf of the people in all respects: I want capable men and women to help me in the task ahead.

#### \* \* \*

I have full confidence in myself, with the Master's hand at my back and it has always worked. The same thing I want from all of you,

Love is the inner awakening to Reality according to me. Love Him who loves all, and thus everybody is automatically loved through Him.

My Master unequivocally declares : SPIRITUALITY IS MY RES-

PONSIBILITY AS PRACTICE IS YOUR RESPONSIBILITY.

#### \* \* \*

Disappointment makes us cowards. If somehow we remove the word DIS- 'appointment' remains,

#### \* \* \*

The aims of our Mission will certainly be achieved, if its members work with love patience and cooperation,

EARNEST LABOUR ON MASTER'S WAY SHALL NEVER GO IN VAIN,

Dear brother, the same thing Remembrance can create everything If Remembrance is present, then please take it, the remembered one also is close to you. Dear Brother, why not try and see for yourself? Then you will realise what a thing this is!

Sahaj Marg ]

Last Basant He was with us. He was physically present resplendent in all His glorious regalia at every centre, and each one of his children confirmed the experience. He had come out of the confines of Shahjahanpur and made every home His Ashram and every heart His eternal abode. Time and space melted away at the magic touch of his all – encompassing consuming love. Probably He was busy training every one for today.

Ever since He folded up His familiar drapery, outside, a new Act of His drama has begun inside. Within seconds Puja is flooded with transmission and takes possession of the Being entirely. Remembrance is becomming constant and subtler Sentiment occasionally floods up and overpowers, but return to real remembrance is quick. Is it a condition of painful enjoyment or peace of restlessness, Master is giving us a taste of? Were these not the fibre of His make up through & through all along? Then surely, He is with us, very much IN US. In all seriousness let me confide. -There was no Divine Light! HE was and is the Divine Light in the innermost core of our heart, Master

(C) [ March & May 1983

is deathless. He lives eternally in us. We were mostly never alert to His presence let us try to be so now at long last.

Our work for OUR Mission must continue with added love and obedience, Master has trained and equipped some who were alert and are instructed to guide us all. There is no cause for despair. Master had to carry out the work of His

Master almost single - handed. He built up an organisation from a scratch. He has left us what he evolved and perfected, readymade. Today the whole atmosphere is super - surcharged with His unique work, unprecedented in history. Let us become His instruments to unfold it for posterity, Let us learn to be loving and humble, alert and first of all, obedient.



- \* I am a treassure house with no doors. You come and loot me, but very few undertake the charm of looting.
- \* My Master's ways of spiritual training are absolutely free from any material touch,
- \* I want lions, not sheep,
- \* I am speaking with me abhyasis that itself is food for me,

—Pujya Babuji Maharaj

Sahai Marg ]

(D)

March/May 1983

( U. Rama Sastry )

There is a strange disparify between the sciences of inert matter and that of human life. Man, as known by the specialists of science is far away from being the concrete man - the real man. The human body constitutes a closed universe. The human being is too complex, to be apprehended in his entirety. One cannot understand the living being, by studying a dead body. The science of mind falls beyond the scope of biological sciences. Mind is the most powerful of senses. Though it is inivisible, it gains mastery over the senses and seems to be invincible. In order to apprehend the inner world of man, a more delicate and a more appropriate technique, than that of anatomy, becomes indispensable.

The creation of the universe is said to be the attribute of the cosmic mind, which is called "Parabrahma" in the Vedas. Lalaji (our grand master) explains that "Brahma

and Jiva" or in other words "Paramatma and Jivatma" are one. Their functions of creation and destruction are also the same, the only difference being, their spheres of manifestation. Babuji (our Master) explains the same phenomenon, that it is only thought - the thought pregnant with the idea of creation, preservation and dissolution, is the cause and the background, for the seeming creation of the entire universe and that the same thought descended down into man and became part and parcel of his being. says that the mind of God is only a greater mind than that of man. It is in the proper utilization of this man knows the ultimate reality. Man is verily the replica of the creation.

The entire creation is that of God and we are all his children. The Grihastha, within his little fold, owes a responsibility to his children in bringing them up and making

them play their part in the world Philosophers say that the world is a myth and a dream and that in order to become godly, one has to renounce the world and become an ascetic. Sahai Marq takes a reali-It does stic view of human life. not view, that worldly life is an impediment in the spiritual pursuit. It cautions that one should not develop undue attachment to the world and its vagaries. It recognises that the temporal life and divine life, are the two necessary wings, which must serve in conjunction with each other, in order to soar and succeed in the quest, for God realization.

There are ever so many religions existing in the world, which help the people in understanding that there is something more beyond nature, to be perceived, than what is perceptible through the grosser senses. They encourage to glorify the existence of the omnipresent creator, by praise and flattery. They prescribe various rituals to be performed, for achieving various desires, invoking various deities and demi-gods In this way, religions serve the purpose of a massive drive, to inculcate in the masses. the spirit of devotion to God, in different ways. As time passed on, people lost sight of the outlook behind these techniques and have become blind followers, with the result, that the existing forms of worship, have remained only in name, in their skeleton form.

Sahai Marq in yoga Sadhana is the revelation of the times, to meet the needs of the spiritual aspirants, in the groaning material world. The system of Sahai Marg runs closely along the lines of Rajayoga, as Babuii puts it, but with certain ammendments and modifications, to purge out the superfluities from the original theme of system. The Sage Patanjali, enjoins the observance of certain preliminary abstract and physical practices, like Yama, Niyama, Asana, Pranayama, Pratyahara, and Dharana, before taking up Dhyana, leading ultimately to the condition of samadhi. Whatever it might be, it remained more as a set theory in classics, than in actual practice, mostly for want of proper, competent spiritual guide whose divine grace is absolutely necessary for the successful consummation of the Sadhana. It is only by the grace and transmission of divine power from a divinised soul, that a real metamorphosis will be brought about in the Abhyasi, preparing the requisite inner base, for the spiritual Sadhana.

The example of Lord Krishna & Ariuna, cited in Mahabharata, is referred to by Babuji, as a glowing example, to disclose the efficacy of the transmission of Yogic power. Millions of people read, hear and preach the Philosophy of Yoga, enunciated in Bhagavadgita, rarely we find Yogis like Arjuna, who emerge successfully, it transmission of Yogic power by Lord Krishna, that could bring about the marvellous effect. It is not only the divinity of the Master but also the sincerity and earnestness, on the part of the seeker goes a long way, in the successful culmination of the divine pursuit. Master aptly observes "People say that it is very difficult to get a capable Master, But I can say that it is equally difficult to get a deserving disciple".

In Sahaj Marg, we start our Sadhana with meditation on the heart, the principal aim being the regulation of the wandering mind.

We get the divine grace of the Master through "Pranahuti". To be deserving of it, we have to make complete surrender of ourselves to the Master Anything short of it makes the power of Pranahuti static. A verbal surrender by way of offering prayer is no surrender. It should be a heartful surrender. The act of surrender is more fully explained in Sahai Marg literature. Surrender implies, that one should reduce himself to beggary, that is, he should become a beggar at the divine door, and be always is quest of mergence in the Master.

The spiritual relation between Babui and his Master (Lalaji) is an inspiring and living example, for all the Abhyasis, to follow in their Babuii says that he Sadhana. became a slave to his Master and after taking up the method and Master, he left everything else. Not a single moment, he felt the separation of his Master and if the thought was lost even for a moment. he could not live and it was death for him. He was always in his Master and Master was always in him. He asserts, that it is a fact beyond doubt and prays that all Abhyasis may be in that condition, ir they feel that it is good.

Once Babuji started playing cards in a summer vacation, devoting four to five hours a day, for a week or so, He says that this simple partime of playing cards, hovered in his mind even during bed time, making him forget the thought of his Master, as was his usual practice. His Master told him in a dream not to play cards and he never played cards, from that day till today. This one instance shows, what a sort of receptivity an absorbent mind would develop and how catious and self-introspective. Abhyasi should be in daily life, least he may fall a prey to sensual attractions. An Abhvasi who completely merged in the Master experiences the ever flowing grace of the Master, which protects him from falling into pit falls & saves him from self-complacency.

Master tells an Abhyasi in South Africa that He (Master) gives a thought (Sutra) and you (Abhyasi) have to expand it, brood over it, act over and it. diaest it. This is what Master expects of the Abhyasis In one place. Master writes that as electrictity can be known by action, so also God can be known by action. We can take it that Master is the power house of divine energy, just like an electric power house. Divine energy passes to the Abhyasi, by Pranahuti But, a bulb without the filament is not capable of receiving the energy and get illuminated. So is the condition of the Abhyasi.

Sahai Marg is not merely a conjectival science. It is the experience of realized souls, in the auest of absolute reality. The observations and resultant data of all the sciences put together, will not be able to convey a full meaning of man, without the data of the science of clarvoyance. Religious devotion is based on age long traditions and sentiments, while Rajayoga is a scientific pursuit after ultimate Reality. As Master says. Religion is for the masses and spirituality is for those, who are earnest seeker after Reality.

Master says that God is simple and extremely subtle. In order to reach the subtlest being, we must take up means, which are equally fine and subtle, Therefore, in the practice of Yoga, utmost stress is laid on the observance of simplicity and moderation in Daily life. He

quotes from Lalaji that a person cannot be said to have even stepped into the field of spirituality, if he lacks moderation and simplicity. Simplicity is said to be the first thing in copying God and to be in touch with the divine. By simplicity he means that one shall not purchase a new thing, if he can manage to carry on, with his old belongings. Simplicity and moderation do not mean renunciation of worldly life. They are adjuncts to a spiritual life, the negation of which amounts to becoming slave to desires, putting bar to spiritual advancement.

We find in "voice real" Master referring to a saying of Mahatma Gandhi, that the way to freedom lies through fail and the same is explained, that if we take the world as a prison, the saying will fit in quite appropriately, in the spiritual sense also. Truly, the attraction for wealth, pomp and pleasure, makes for a seeker of spirituality, the world a hell and a jail. Spiritual progress and realization; is neither a game of contest with the nerves and muscles, nor a physical pursuit involving austerity, penance and mortification. It is the transfermation

of the inner nature, which leads the man to the ultimate goal.

of The ten commandments Sahai Marg are the steps of the ladder, to reach the pinacle of God Realization. The first three relate to Puja, prayer and the ideal. The rest explain the conduct which as abhyasi has to develop. He should be plain, simple and in perfect harmony with nature, should He speak truth, treat miseries as divine blessings, treat all people as brothers, and should not be revengeful for the wrongs done by others. He should stick to pious earnings and eat gladly, what he gets in divine thought. His life should be moulded in a way, so as to promote a feeling of love and piety in others. He should go to bed with a repentant heart, for the wrongs done by him, praying forgiveness, in a suppliant mood, resolving to avoid repetition of the same, This is in practice, the Yama and Niyama, prescribed by the ancient sages,

The Sahaj Marg Prayer is very short but highly precise and sublime. It is the expression of our heart, the goal of our life and our surrender to the divine soul.

May we deserve the benevolent grace of our Master.

(Dr: V.S.Murthy)

Yoga hitherto an exclusive hand maid of religion since time immemorial is being recognised of late & especially in the past decade or so as another branch of science. Our ancients have realised the fact when they have used the term PARA-VIDYA i, e, Higher knowledge, However, for obvious reasons remained strictly outside of present empirical science which has very little to extol the virtues yoga In fact, in the recent times, expeditious probes have been made scrapping barely the surface, leaving the hard core of yoga untouched. Moreover, at the present juncture, we find several systems laving claims for yoga but it is heartrending to note that most of them are divorced from spirituality. Yoga without spirituality can be any thing but voga Yoga. means union. In these days of unions political. Economic and social, one may immediately query of what? In short. It is union of minds - Individual

and Cosmic or of spirits, individual and supreme. or soulspersonal and cosmic, or prana (BIONERGY), personal & impersonal.

Recent times have witnessed an unprecedented technological triumph deserving rightly to be christened as the period of space expioration, In this regard, a few outstanding achievements of this modern age can be recalled. (1) Innovation and perpetuation of space craft enabling human species to construct the horizons of space and time and make it possible for him to land in on person or in absentia other planets of o r solar system on one hand stand in comparison to the exploration of subatomic particles exploration of subatomic particles like electrons, protons and neutrons etc. on the other. This leaves us in perpetual fear of a nuclear holocaust which if not handled properly may result in the annihilation of the very race itself. Thus the

modern man seems to have advanced from individual death to death a race, (2) Unravelling the intricate mechanisms that control the genetic code and the reflexes of the human for the development of new individuals towards the perpetuation of the race. (3) Exploration into the mysterious depths of human btain in order to unrayel the. neurophysiological mechanisms the very basis of behaviour & personality at large, These resulted in the origin of new branches of science like Genetic Engineering, Bio-Engineering and Human Reflexology that envisage to engineer the production of perfect individuals. (4) The socalled mastery over the environment not-withstanding the fact that Nature appears 'Red in its tooth and claw" occasionally in the form of cataclysms like the cyclones, tidal waves Earthquakes, fires, floods and avalanches, etc., (5) The invention of a so-called substitute for the human brain though a very poor one at that, in the form of a whole series of computers and analysers. Invention of life-saving and lifeprolonging drugs like antibiotics. antigens and the whole array of pharmaceutical preparations ding unfortunately, paychedelic drugs.

This list of achievements of the human brain can be stretched indefinitely and could be endless. This prompted Vernadisky to put forth the theory [of 'Nosphere' (sphere dominated by human mind) in place of the naturally evolving 'Biosphere' that is our planet, the Mother Earth.

Our gains on the technological front have been more than compensated by the problems that stare at us in the face and for which no solution has as yet been and cannot be found. While sharing the cardinal features of other animals like kama & krodha, man has exclusively developed on his own the traits of Lobha, Moha, Mada & Matsarva. Consequently the Socio-economicopolitical problems of tremen dous impact have been generated, reaching the dimensions and gravity of such problems like race. caste, creed or sect, leading to the parochial tandencies resulting in the execution and the perennial threat of annihilation of whole races or sects: the unsurmountable gap the Haves and Have-nots, ideological differences threatening the very existence of Nations and cultures as a whole. The present population explosion brings in its wake

multifold problems of food. living places, employment, public health, education atc; the environmental pollution due to sheer lack of education about environmental management and hazards nuclear radiation deserve to be taken special note of, In addition, psychological and physiological problems lead to the owniscient stresses that result in the curtailment, crippling or even derailment of the very personality of an individual deserving the expression "Modern Man! Thy name is Tension". This, in short, is the legacy of the man of this space age.

Nature abounds in ambient energy, This energy as per the first law of Thermodynamics called Conservation of Energy, appears in several forms: Heat, light, kinetic energy Mechanical work, chemical energy. Electrical energy and so on. Of late it is realized that matter is also another form of energy. Energy changes its form and this transformation is obvious in the formation of inorganic and organic systems and more so in the biological systems A living system, like any machine, needs a continuous supply of energy for its operation. For its work and more so for its growth, maintenance and reproduction energy must be expanded. The uptaKe and expenditure of energy in the living forms is an extremely fascinating problem of greater importance than the budgets of all the Nations. Innumerabie chemical substances undergo a lot of jugglery in an uninterrupted Manner and to this the term Metabolism is applied. Energy is exchanged between the living system and its environment. It is not possible for life to exist on this planet without solar radiation since in the final analysis the energy from sunlight is trapped by the photosynthetic plants only to be released during the biological oxidative processes of the living systems. Hence the significance of vegetables and vegetarianism. Thus the metabolism of the living systems is a basic mechanism for transformation of energy, Further, the sense organs like the eye, ear, nose tongue, skin etc., pick up various modalities of energies impinging on them in the form of stimulations and convert them through a process, of Biotransduction into infinitesimally small electric signals called nerve impulses that are finally relayed to the concerned integrating and control centres in the C.N.S. These influence the psychic entities like mood, mind anb finally consci-This reveals ousness. a whole series of transformations of energies of different types taking place Incessantly during the life of a man,

It is within one's own ephemeral experience that tiny a part of the Eternity, the so called shoots past in one direction only and never to return. Events never exactly recur or repeat themselves however sincerely we pray wish for the same or not. The unfoldment of different species during the organic Evolution, viewed in this perspective, is characterized by the same unidirectionality in time. Some measure of this one-wayness or irreversibility is offered by science in the form of a general principle. The second law of Thermodynamics or the law of Degradation of Energy has been succinetly termed by Sir Arthur Eddington as "Time's Arrow" and several attempts have made to interpret it in term of biological processes and more so evolution of the organic world. It could be stated in many ways depending on our view-point. One such way of stating the law is that all real processes tend to go towards a condition of greater ranand probability. domness Free energy and Entropy are taken as measures for determining the state, A state of Thermodynamic equili-

brium of maximum Entropy is attained by an isolated biological system at the time of its death and decay. Living organisms avoid rapid decay and inert state of equilibrium by eating, drinking, breathing assimilating - all constituting Metabolism. A living system continually increases its entropy or it produces positive entropy so to speak and this tends to approach the dangerous state of maximum entropy which is death itself. The organism avoid this state and keep aloof from death and be alive by continuously drawing negative entropy from its evironment. The unique feature of the metabolism is that the organism gets rid of all the entropy that it cannot help producing while alive. Anthropomorphic considerations of the human mind at the young and old stages of both ontogenic and phylogenic levels would reveal that the nature and variety of the thought content of the human mind exhibits a tremendous keleidoscopic pattern has probably reached a stage extremely great randomness and Well! A probability. maximum state of entropy is being slowly approached. How soon will the death or the extinction of this human mind takes place is not

indicated by the Time's Arrow, To avoid this dangerous state of maximum entropy of mind, the human race has to live, not in body alone but in its mind olso. This is possible only in yoga with spirituality.

Despite the ever so many builtdifferences of culture, religion. nation, caste, race etc of the human personality, it is voga and yoga alone, that can offer a common ground and meeting place for all these diverse facets of human personality. Man, the culmination of the organic evolution, occupies a supreme position among all the **s**pecies that are in creation. Thought alone; the sovereign thing in man, has given him his superiority and the ability to determine the fate not only of all the other species but also of his own destiny to a great extent. Presently the far too many signs that lurk around in the horizon of the human destiny are strongly indicative that the modern man basically lacks the ability to exercise the control over his activities that is essential for his very survival and continued existence on this planet. Thought. responsible for both bondage and liberation, seems at this juncture to annihilate human race itself.

Hindu religion of the yore has of played its rore in the evolution cosmic personalities with access to the highly cherished and immensely The valued superconscious states. the technique recommended control of the wandering and erring thought and ego-centric mundane mind is yoga. The practice would not only enable one to control the mundane mind and thought but also would lift them beyond themselves thereby drastically modifying the consciousness and the very personality itself to the higher and cosmic levels. The mid-portion of the Electromagnetic spectrum is utilised by the green plants as the very basis for all the transformations of energy and transfer of material through the diversified levels of organizations during the course of organic evolution finally culminating in man and his brain which forms the substrate for the mind and his consciousness. The utilization of the cosmic energy alone can raise the ailing human mind to the supreme and lofty heihgts of cosmic evolution when only access to superconscious state is granted. Plant, ani-

mal, man, nerve impulses, thought, consciousness. mind. superconsciousness cosmic consciousness and finally cosmicenergy form a continuum which can be experienced and verified in terms of cosmic evolution. Thus cosmic evolution is a necessary adjunct of and a must for the human mind and for this a system of yoga- a living and highly dynamic yoga-which can infuse cosmic energy human system need be sought after.

Reality is a potent energy consisting of both dynamism and consciousness. The dynamic aspect constitutes the 'prana' or 'Pranasya Pranaha' or the primordial life force. This prana (BIOENERGY) is infinite and omnipresent potential energy capable of manifesting under suitable conditions as gross physical forces such as gravitation, magnetism or subtle mental forces involv—

ing Metabolism, Biocurrents including nerve impulses, thought force, psychic energy (PSI energy) etc, An infinitesimally small spark of it forms the very basis or substance for the life of every living creature which depends upon it for its very survival and existence.

Any yogic method which can tap this universal and dynamic force or the elixir of life and transmit or infuse it into the living beings-especially the highly evolute of all i.e. Man, for his cosmic evolution through a continued and uninterrupted process of Divinization in a natural way or Sahaj Marg by the technique of offering it to the deserving aspirants of Reality or through the technique of Pranahuti, is unique and priceless in the development of cosmic beings with superconsciousness.

This article is written as a joinder to the one appearing on the above caption in the issue of July, 82. The infention is not to cise but to clarify certain in congruous statements. The Author has obviously taken the general meaning of 'Sathsang' and has expatiated on mundane parlance. real meaning of the word 'Sathsang' so far we are concerned, is well brought out in a story that would be narrated by Brother Parthasarthy. Once Naradha approached Lord Vishnu to know the meaning of the word 'Sathsang'. Vishnu directed him to go to a village in the earthly world and to meet a particular spider in a cave and to pose this question to it. Naradha. though puzzled; yet obeyed His instructions. He could find the spider exactly as stated by Vishnu He posed the question to the spider with all humility. The spider immediately died, Naradha returned to Vishnu with a melancholic demeanour and narrated what had happened.

again asked him to go to another Village in the earth and to pose this question to a calf that would just be born. Naradha went to that village and to his amazement found a cow giving birth to a calfposed this question to the newly born calf with all submission. The calf died. Naradha felt unhappy that he was cause of the death of two creatures. He went back to Vishnu and narrated what had happened. This time Vishnu asked him to go to another village and to ask this question to a baby that would be born, Naradha went to that village and found a baby was just born. He approached the baby with love and asked this question. To his great consternation the new arrival started talking. "You asked this question to a spider, then to a calf and now to me. The same soul pervaded all these beings. The spider's soul when came into contact with your enlightened soul, by your nearness got evolved and took a higher birth of calf and again

when the calf's soul came into contact with your soul got evolved & hence the present birth of a human being, Having come into contact with your soul. I have been liberated and I am entering the other world. This is the meaning of the word "Sathsang" So saying the child died. Only in this context we use the word 'Sathsang' in our system and the only enlightened soul in our system is no doubt Pujya Babuji Maharaj. So every sitting is a 'Sathsang' although we generally call the group meditation as 'Sathsang', meaning thereby a meeting of Satwic' people having before them one and the same Master who is the embodiment of 'UPaya' and 'upeya' i.e, the maans and the end (Thou art the goal; Thou art the power)

With this meaning at the back-ground if we read the article, there are some incongruities and misleading statements. To associate and enjoy the divine vibrations of our Rev. Master and to Share such an experience amongst our brothers & sisters,' It should clearly understood that in a Sathsang of our Mission there are no inter connections and inter-relationships among the abhyasis, The preceptor taking the sath-

sang is connecting his heart with the Master and his mind with the abhyasis. The power of the Master The starts working automatically, abhyasis are thereby linked to the word Master and therefore the associate' does not seem to be apt in the context in which it has been used above. Again 'enjoying' is abhvasis. not for Sahai Marq They have to experience, or rather, if I may use the word of Dr. K.C.V. 'experience' the meditation. is absolutely no question of sharing his experience with other abhyasis. The analogy of the old style of of 'Gurukula' is irrelevant to the sathsang of our Mission, We deal the souls and not with intellect.

Further Master is present not only in sathsang but also anywhere and everywhere, provided He is invited by remembrance,. 'If remembrance is there, take it for granted, the remembered one is close to vou' (Master's Surat Message) Transmission is individualised according to one's need and capacity & realisation in our Mission is individual business. There are instances where the condition of even the abhyasis who are the family members of very advanced abhyasis is never too satisfactory in spite of a

conducive environment' 'and bv such keeping company' with а person of high calibre and the stronger vibrations of that person. Some of them have even dropped out. A beginner sitting in sathsang. by the side of an abhyasi who has reached central Region 'ipso facto' cannot derive any greater benefit. Therefore 'the strongest Divine current of one person strengthens the others' is not borne out fact. The proof of which can be seen in the different and varied experiences of abhvasis in the same sathsang. Also there is no need for having advanced abhyasis in a sathsang, to derive greater benefit. No one except our Master can influence the soul of others and therefore the stronger vibrations of a person get attracted towards the weaker and influence therein or the other way of the strong influence of less advanced abhyasis spoiling the advanced abhyasis are not possible in our sathsang The abhyasis' attention and expectation should never be diverted from our Master. There is no power or support between the abhyasi and the Master that can be of help to the abhyasi for his spiritual growth.

The statement that 'those who remain away from sathsang succumb

to worldly influence and past samskaras, They could further progress only when they attend sathsang, is not based on spiritual verisimitotally misleading. litude and is Ladies and such of those abhyasis who are not able to attend sathsang by virtue of the nature of their duties and those abhyasis who remote are stationed in having no opportunity to attend sathsang are not left in the lurch by our Master, In fact attending regularly sathsang alone will not ensure immanity from worldly influence and past samskaras as is seen from some of the abhyasis attending sathsang for ages and yet not transformed even a whit. Transformation occurs only when there is a strong desire for this and Master has stated 'deserve first before you desire', Constant remembrance is the only panacea to become deserving,

Sathsang is an important 'anga' in our system of meditation and it should be properly understood, Every abhyasi should attend sathsang, if he finds an opportunity, in obedience to his Master's instructions. The benefits need no expatiation, All that is required is 'yearning pure and simple to reach Him and Him alone' being dead to all worldly charms and solely alive to Master alone,

(M.S. Ramamurthy, Bangalore)

Search your own self and find the answer. Rather you will see yourself as Self,

This is the promise of our Great Master to all seekers in the mission. It is not advisable to talk of experiences beyond one's ken. Besides it is tantamount to an insult of the Lord who alone is the knower of all things, according to Babuji. Hence the scope of this article is limited.

A few months after my entry into the mission, our preceptor suggested that I write an article on any of the half a dozen topics for the souvenir being brought out on the occasion of the Grand Master's Birth Centenary. One of my articles was published in the souvenir and sometime later a piece about "How I came to Master's feet" was printed in Sahaj Marg Patrika.

Eleven years and three months later, the constant question spring-

ing up in the depths of my heart (to be frank, the heart within this physical frame; the other extended Heart's ownership is lost in the maze of wonder) is plain: How could THAT PRISTINE PURITY ever condescend to take note of this filthy being? Your guess is as good as mine.

Holding a communication job as I do, I know several personalities in innumerable spheres of activity who have given of thier best to fellowmen, society and selfless causes with the least expectation of reward Their claim to SELFLESS GRACE is greater than this puny being's, Why OH! why should the least among men like me be the recipient of this MOST BENEVOLENT HELP AND GUIDANCE?

The search within suggests a plausible explanation, They are strong and self-contained or feel so. I am in sufficient and in need of support. The BENEVOLENT DEITY

is partial to the latter perhaps. Feel utterly helpless and cry for help Help does come, says Babuji. Do we need additional proof for it?

Again, obedience and discipline MASTER holds, are the hallmarks of an abhyasi. They are difficult to acquire, much less abide by, early birds of Shri Ram Chandra Mission maintain that admission to the organisation in those days was effected only after acceptance in writing of conditions enshrined in the admission form. (Yes, they had a form and I have seen it a few years ago,)in tune with Master's desire to reach the bulk of humanity, the stipulation is gone. should it be forgotten THAT GREAT MASTER has taken us on trust and expects us to keep up a modicum of it at our end? If a breach of promise in the course of everyday affairs could land us in trouble in the human court of justice, the pledge to the Divine.... No I am not referring to the punishment aspect of Gods and Goddesses as handed down to us by our ancestors. Behind that concept is fear, naked and irrevocable. In Sahaj Marg it is willingness, willingness all the way. The willingness (Sankalpa) to take up the PATH

DIVINE, the willingness to aspire for the Goal, the willingness to work for it in whatever manner we could, the willingness to think, act and absorb all that is poured into us by NATURE, This willingness, let us remember, alone unlocked the key of Divine Grace in the beginning, as it would in the middle and the end.

The question that greeted me at the Mission doors first was: "Why do you want to join the Mission"? The answer was short, "I thought God was unattainable. Babuji says He could give me THAT in this very life, And here I am". The question and answer sessions anywhere at anytime in the Mission centres would run along similar lines. Variations there could be but the essence I am sure, would not differ.

The mission prayer itself is eloquent testimony of our serfdom and HIS POWER. We recite it twice or thrice at admission time & we are thrice blessed. We forget it the next moment and we violate CONTRACT DIVINE. The pun shment? Contact without contact instead of contract for constant contact. Obedience is Nature's law. One does

not look at the mid-day sun without eyes-hade. How could one stare at the resplendent SUN of SPIRITU-ALITY without the aid of HIS GRACE and power and in His CHOSEN MANNER? Discipline is a time saver. A disciplined person knows what he is after. The GIVER GIVES BUT ONLY THE DISCIPLI-NED MIND AND HEART WOULD REACH OUT FOR the Gift: In other words, discipline is the canal which sucks the waters of DIVINE BOUNTY. Is this not reason enough for being obedient and disciplined?

Indiscipline comes in many hues and colours. As I see it, the theory and practice of Sahaj Marg are as inalienable as the SUN and its rays: Yet, a few of my brothers pride themselves on the fact that they have read and re-read Master's works thoroughly. If they have read one page, even one sentence, of Master's writings in the manner they should be read, their pride would have been humbled. Wisdom decrees that the theory part of Sahaj Marg

if ever it exists, may better be left to Master and His chosen few for elucidation. The practice part of it has fallen to our lot by DIVINE DISPENSATION. On and on we should go ......... pretend to go. Even a pretence of practice, I humbly declare, brings unexpected results unless the Samadarshi has made an exception in my case.

Search and Research I Could there be research till the search ends? Only those at research point could dare touch on the finer points of Sahaj Marg and the ultimate experience, For, they perceive THAT & nought else. Blessed are those few who could talk in first person singular and stretch their 'I' to Infinity and shrink it to zero at will.....yes, at will.

To the theory-mongers of Sahaj Marg I have a loaded question: Why has Master stressed the 'positive' side in all his speeches and writings? — The answer would take them a long, long way on Sahaj Marg, I feel.

Kum, Shashl Rani Rampur

The world is too much with us late or soon, getting and spending we lay waste our powers, Little we see in nature is ours.

--Wordsworth.

The cry for nature or to move on natural path is always man's inner voice but in this modern age or the age of enquiry people have questioned ever the walks of natural life. This has resulted in his total indulgence in the material world, He has almost forgotton his creator and is lost in his creation.

Since times immemorial people have always tried to aspire for higher and still higher positions in spiritual life ae well as in material life, but now, the situation is changed. Men have aspired more for power and wealth, pomp and show rather than for the inner enrichment, Devoid of inner enrichment a person is like an effigy beautifully decorated-outwardly but inwardly giving noth-

ing only straw which can be destroyed by single spark. But a person
richly endowed with divine feelings
In his heart is never shaken in
storms of life, Faith in God or in
Master will save him from being
shaken at critical moments of
life because he thinks these difficulties as God's gifts which may
be helpful to him in his future
course:

When a person has great faith in his Master all the hindrances in his path of spirituality be cut down. For the last few days my mind was wavering very much here and there during puja and it became very difficult for me to sit in puja. As our preceptor was out of station I said to Master, "Babuji, why my pula is not going on well? What mistake have I committed?" Suddenly a voice came within -"You are too much lost in the world" I thought over it and found it was so.

Most of the people do puja in one way or the other but they don't follow the easy way to God and generally their aim is not God but the fulfilment of desires for which they observe hard fasts, perform 'Havans', 'Kirtans' and so on. As their desire if fulfilled they forget all about God and are again lost in their material pursuits. Some difficulties of life attract them towards God and as soon as the difficulties are gone God is also gone.

A clear aim is very necessary before we begin any puja. Μv friends say to me 'Why are you net wershipping Shiva-Parvati', or Ram-Sita or Krishna, they are Gods' they can do this or other Gods can do that and for a long time people have been worshipping them and they became great? The holy bath in Ganga on some holy occasions as Kumbha' or 'Kartic Purnima' - do they have no significance for you?" I thought over them & found out the idea that why should we not worship the root & the branches. I worship only that Almighty or Ultimate from which all these are born and the realization of fhat Almighty or God is my aim and not the removal

worldly difficulties as they are the outcome of my old sanskaras' and by cleaning process we try to remove them from our heart and in their place divine thoughts come to our minds. We are thus saved from a lot of bhogas of our previous life and get some help in our spiritual advancement.

Life is not totally to eat, drink & be merry. Neither it is a tale told by an idiot full of sound and fury signifying nething. It is not a general drama of pain. It is something to be lived with balanced attitude. There should be balance in material and spiritual persuits, Excess of any one way may be harmful to person. Ignoring one's duty in this world is as harmful as ignoring the spiritual life, It is said in Geeta, "सुखे दुखे समे कृत्वा लाभालाभौ जयाजयौं' People repeat these lines very often but they never think how to achieve that condition in which happiness and sadness, benifits and loses make no impression on Him,

Sahaj Marg System is the natural path of God realization Masrer says — "God is simple so the means to reach to HIM must be simple". It is so natural and simple

that sometimes people think "can this method do anything for us." When they practice Sahaj Marg system they find that by following other traditional pulas they become more puppets in the hands of the priests. They never aim at the spiritual progress of person. People recite some 'slokas' 'Bhajans' do 'arti' and think that their duty towards God is performed They will never think beyond this and never try to know.

Strong will power is verv essential in achieving one's destination. It is seen that men's unending desires become the obstruction in their destination Sometimes it is seen that when a person isstruggiing for anything material, which is very important for him, Master's divine grace is also with him as He takes care of both the lines of an abhyasi. Thus I find surrender everything to him and be only an

instrument in performing the duties of this world, in the long run we find that automatically we are away from unwanted things and only essential things remain with us.

In our pula, first, through the transmission of Master, the transformation of man starts. The ideas behaviour and habits of people are put to the proper channal. person himself starts feelings changes in himself. So in this system we are in this world but not lost so that we may forget our other aspects of life, as spiritual which is equally necessary as this material aspect, There comes a balance in life. The potentialities and powers of man are put to the right path towards God who is eternal. We have come from Him and we must reach Him. Everything in nature speaks of this divine presence. Let Master's divine Grace help all to reach the destination.

(Ishwar Bhai patel. Baroda)

Prior to Sahaj Marg system, it was my strong belief that without the help of a powerful guide, who himself has attained perfection and travelled the entire distances an ordinary man of today cannot reach upto the Reality, and therefore I was in need of a worthy guide. Who can solve the problem of life ie. to relieve us from the endless circle of Earlier to our system, rebirths. I was doying Japa of Guru Mantra, mentally and mechanically. was no able guide to take me to the Ultimate Reality. By practicing that system I was feeling grosser and grosser which gave unwanted things inspite of removing them. Execssive mechanical recitation of mantras resulted in mental imbalance causing problem for family and neighbours as well. Mean while how our Revered Master has attracted me towards Him is as under.

In the first week of August 1978, one small booklet of our

Mission writtsn by our Rev. Master "Some important Features of Sahai Marg" came in my hands through my younger brother, While going through following small sentence has created; unparallel faith in me for my Master and I considered Him only as my guide. The sentence is "It is-however not so in Sahai Marg where much of the responsibility in this respect rests upon the Master, who removes impediments and clears off complexities from Abhyasis mind by applying His own power through 'Pranahuti'-the age old system of Yogic Transmission". I completed the book and decided to under go Sahaj Marg System.

This is how master has come to my door and taken me in His lap without any delay. In the first week of August 1978 the connection of this small being was made with the Absolute Being in three sessions.

There after I had a golden opportunity to have Darshan of My

Rev, Master in the Last week of same month, as a group of Aqhyasis from Baroda Centre was going to Shahjahanpur. The first sitting given by Pujya Babuji Maharaj was absorbing, subtle and made me very fresh from two days tiring journey.

This very first experience of transmission gave very good sub tleness home my faith grew more and more strong. But I had joined this Sahaj Marg system with a predetermined impression that it shall have charming ad pleasant effect on me and I must always feel that I am continuously progressing just like a journey of a train or an aeroplane, This was my own created belief,

As I became regular in my Abhyas I did not experience any thing of my own liking and pleasure. On the contrary, my pooja was remaining full of thoughts and wisnes and I was not able to find anything plesant, Though I continued my abhyas and went on readingbooks written by Rev. Mastet

There after a stage developed, where I was getting myself completely lost and complete absorbancy

used to prevail for about 45 minures and less this condition remained for quite long time, excepting that some time it was getting disturbed due to thoughts and other physical problems of illness. However this condition was nice during and after meditation, By this time my reading was cotinued and some where I came to know that "Aware ness during meditation is equally necessary and one must try to remain aware of the condition during meditation. This had created a question to me as" how one can remain aware in a state of unawareness when that unawareness is attained by His Grace?"

When Nothingness prevails during meditation. Who except Master csn make me aware of what I am unaware? I was puzzeled & sought guidance of some preceptors about such stage during meditation, In reply I was advised to continue the practice without least worry about unawareness due to absorbancy during Pooja. Then it was left to Master to take care of,

Then again above condition had gone and a stage of thoughtfui condition during meditation started, some times I started comparing

myself with other abhyasis, A thought used to come that why some are feeling the effect of Pranahuti, while I am not feeling the same, the very basis of Which has attracted me to join Sahaj Marg? Why don't I feel the effect of transmission either from Master or from preceptor? Why I do not have the sensitivity of feeling the transmission? Is there any thing missing in me which stops me to feel and understand the effect?

Master has ever been kind enough with me to give satisfactory replies to all my above questions, and querries during meditation or constant remembrance and made me now noquestioning and unreasoning person. The condition of every abhyasi will always change and it will not be stand still because Master wants us to take to ultimate Reality whether we want to go or not, If we are attracted by any charming condition during air march, the progress will be stagnant not and and the same will not be tolerated by watchful eyes of our Master. One should not have desire of having any condition; but he should have conditionless condition.

As told by Master; thoughts during meditation are for cleaning

our past sanskaras and hence we should not be worried about anoying condition of thoughts during pooja. They are comming for going, Let them come and we may only observe them. One should not give power to thoughts, Basically thoughts are powerless if we are inattentive to them.

To my question as to why I do not feel the effect of transmission, He gave a thought that His pranahuti works on causal body 'Karan Sharir' therefore its effect on physical level cannot be felt, It's effect also depends upon past sanskaras, regularity in abhyas, prompt evening cleaning, prayer and constant remembrance and one's attension towards his Goal.

Also God is very subtle and can be experienced by becoming equally subtle. God is beyond senses and experienced without the least idea of experiencing Him, God cannot be Known before knowing Him. If He can be known in advance then He cannot be Reality.

About our progress Master has told me that you cannot expect a fruit as soon as you saw the seed in soil, It requires time,

Daily growth of a child is not measurable, but that does not mean that child is not growing up, After some days or months only the growth can be understood comparing with past. An abhyasi can verify his own progress comparing his own nature, way of thoughts, likes dislikes, before and after joining the system. Silencing of minds, becoming desireless. reduction in Kam. Krodha, lobha, moha etc. are sure signs of one's progress. Progress in spirituality can be experienced only after passing through a particular stage. Those who are sensitive may feel the changes and thosu who are less sensitive will feel some time later. Not to feel any thing is also an experience and God Is beyond all these complecations, because God is simple.

Miracles and experiences are two different stages in spirituality and our Mission Master has avoided the occurance of miracles as thereare all chances for any abhyasi to get entangled in them and may leave the Real Goal aside.

Even though, miracles are always taking place in life of every abhyasi, provided Master gives rhat Divine Eye to see and understand the happening of miracle.

In short, the experiences which every abhyasi is having will entirely depend on one's own past sanskars, regular abhyas, restlessness and sensitivity. One should not be desiring to have experience of spirifuality at all timessince it will always change and Master wants us to Ultimate take to the Reality positively.

(K. Bhaskar Rao, Delhi)

Little did we know what the morning of the 19th April, 1983 held in store for us. For all practical purposes it was a routine daybreak to all those attending on Pujya Babuji at the Helvitia clinik the doctors: relatives and Abhyasis, At 7 A.m. an anxious telephone call from Hyderabad was replied to, stating that Babuji was normal. Dr. Shahunja, the Clinikin-charge had a look at his V.V.I.P. patient and on seeing the satisfactory parameters of health, went out for his morning walk. Bro. Govinda Rao busied himself giving a thorough sponge bath to Babuji, The nurses changed duties at 8 A.M. Prakash Bhai, eldest son of Babuji, was enquiring about his railway reservations for return Bro. journey to Shahjahanpur. Govinda Rao had come out of the room getting ready to leave the clinik to go to his house. Suddenly, Prakash Bhai came out rushing. calling for oxygen - Babuji was

gasping for breath. People rushed in. Dr. Shahunja was also just returning from his walk and rushed in. Dr. Gudsche also joined soon after. Babuii's condition had worsened suddenly and he was sinking very fast. Doctors became busy in their efforts to arrest the deteriorating condition. But soon all was over - every effort to revive was also fruitless, Bro. Govinda Rao was aware of only an unusua-Ily bright light pervading the room The time was about 9.05 A.M.

The shock was beyond grief. Telephonic messages were communicated to local Abhyasis at residences and in offices as also outside Centres. As shocked Abhyasis started rushing to the clinik, the body was brought out of the clinik at around 11.50 A,M. and taken in an ambulance to the residence of Dr. Pawar, a local Abhyasi, and kept on ice blocks covered with flowers and incense burning around,

Sobbing relatives and Abhyasis sat around gazing at the body. Atmosphere around Babuji in his sleep was indescribable. The condition beyond peace and silence, a glimpse of which was assured for every Abhyasi was reflecting in the divine serenity with which Babuji was resting. By the evening, a large number of Abhyasis gathered at the place and were having darshan of their beloved Babuji with shock and grief writ large on their faces. At about 7.50 pm. Umesh, second son of Babuji, came from Dehra Dun & broke down in to uncontrollable sobs. Arrangements were being made to go to Shahjahanpur as soon as Abhyasis from outstation Centres arrive 1, Around 11.30 p.m, a number of Abhyasis from Madras, Bangalore and Hyderabad arrived by the night flights and rushed in to see their beloved Master who was no more.

At 1,20 A.M. on the 20th April, 1983, the ambulance carrying Babuji's body on ice-blocks left Delhi followed by 5 cars and a bus full of Abhyasis. Outskirts of Moradabad were reached by 5,30 A.M. and the ambulance halted inside the local Ashram compound

for about 30 minutes, where Abhyasis had gathered for paying their respects. At about 6 A.M. the convoy left Moradabad and reached Shahjahanpur at about 10 A.M. The ambulance was taken straight to Babuii's house, the body was taken out and kept in the familiar verendah on a cotton bed spread over ice blocks kebt on a wooden cot. Large iceblocks surrounded the body on all sides. Relatives and neighbours were crying aloud in controllable grief. As the Abhyasis accompanying the ambulance went to the Ashram, the residents and Abhyasis started coming in to be received by Babuji's Secretary, Shri J,RK, Raizada, whose shock and grief were beyond words.

In the Ashram, the Abhyasis with forlorn looks were going around the familiar spots with old memories associated with beloved Babuji's presence, Some of the Abhyasis got busy in cooking food for the lunch since the cremation was to be held on the next day for facilitating outstation members also to come and pay last respects to Babuji, Earlier, the cremation was expected to be held on the same day at 3 P.M. The change

in this programme was also communicated to some of the outstation centres. The site for cremation was selected at the spot adjacent to Master's cottage, where canteen used to function during Basant Celebrations. By the evening, the area was cleared of the grass and weeds, and a one-brick platform was laver constructed. plastered with cowdung and decorated with rangoli all around. Brother Sarnadii and a large number of outst**at**ion Abhyasis arrived by the evening, and the Ashram rooms as well corridors were overflowing. Details of the cremation programme on the next day were also finalised.

In the Ashram abhyasis spent the night in quiet sorrow. Around 3,30 A.M., a number of Abhyasis started getting up as during the Basant function, took their bath and commenced meditation, By day break on the 21st April, 83 some of the Abhyasis got busy in picking up the flowers in the Ashram compound - flowers of various colours and hues and at different stages of blooming — and made garlands for adorning the body. At Babuji's house, the body

was taken out from the ice blocks given a bath, covered with pure white cloth and tied to the funeral bier: A wollen shawl was draped over the body and covered by the flower garlands lovingly prepared by the Abhyasis. At about 8.15 A.M. the bier was brought out of the varendah and kept on a cot in front yard, where Babuii used to relax in the evenings with of the hookah in the company Abhvasis. There was a burst anguished cries and muffled sobs from all around. Abhvasis with moist eyes were going round the bier and paying respects by touchina the feet with hands and foreheads.

An open jeep was got ready for the funeral procession, At around 8.45 a.m., nearly after 2 days of the fateful event, the bier was lifted by the children, relatives and abhyasis, and carried to the jeep, After the bier was placed on the jeep, Prakash bhai, Umesh, Sarvesh and also Br. Sarnadji sat on the jeep, and the funeral procession commenced in silence. More than 1500 persons comprised of the Abhyasis and local citizens. participated in the procession, The jeep

wended its way slowly through the Sahai Marg lane - made famous by Babuil and His Mission over the past 3 decades, then to the Carew Guni Market road, the Chowrastha, the main road and on to the Ashram. nearly 3 KM. away. On both sides of the road children, men and women of all ages stood silently watching the last journey of the person who made Shahiahanpur famous in India and abroad. The dusty roads were sprinkled with water and all vehicular traffic was stopped for smooth passage of the procession, Around 10-15 A.M. the procession entered Ashram the gates when Abhyasis standing on the walls on both sides showered rose petals and flowers on the body. What a majestic entry with a difference for the creator of Sahai Marg. The most poignant moment was when the bier was lifted from the ieep and carried into the meditation hall and kept on the platform. Many an eye was moist with the memory of beloved Babuji being helped to climb slowly the steps and walk into the meditation hall. Every Abhyasi must have bered the days when beloved Babuii sat or reclined in his benian manner on the platform transmitting

grace all around. What a differencebut the divine grace was pouring all the same and the hearts of Abhyasis were ail overflowing.

Abhyasis filed past the bier silent homage - some with flowers, some with folded hands, some with tears and all with heavy hearts paying their last respects by touching the feet with hands or foreheads. Around 11-00 A,M., the bier was brought out to the cremation place and kept on the ground. The flower garlands and shawl were removed, the body was untied from the bier and gently kept on the wooden logs on the brick platform. Sandal wood blocks in small cylindrical shapes were kept on the body and the pyre was built around. Desi Ghee was poured on the pyre. Head of the local Arya Samai in Shahjahanpur made a mention of the last rite being performed, and gave a brief narration of Babuil's life and His Mission, Thereafter. Prakash Bhai lit the funeral pyre and slowly the bright, red flames rose high on all sides of the pyre. The Time was 11-15 AM. The cries of the Abhyasis, "Babuji Maharaj Ki Jay Ho", "Ram Chandra Maharaj Ki Jay Ho" rent the sky. Vedic Gods and various powers of Nature were invoked while relatives and Abhyasis offered Ghee into the burning pyre. The Sun shone brightly in the clear, cloudless, blue sky while strong winds blew from west to east. Mortal remains of the Nature's prodigy were finally absorbed into the mother Nature. At about 11-50 AM. Bro. Aryaji announced that the last rite was over and the Abhyasis may assemble

again on the 25th April, 1983 at 9 A.M. at Babuji's house where the Havan will be held after gsthering the Astis.

The Abhyasis started leaving for their home towns with hearts full of the Master and also with the precious heritage of the Mission and the Method left for them to carry forward and in the process achieve their Goal of becoming one with Him.

## **MASTER**

(Grace O'Dare Kimball, Rt, 7, Box 109 CK Santa Fe, New Mexico, USA)

0

"Why all this gloomyness? ...... Why not BLOOMINGNESS!", said Master, Sitting quietly with the dear old boy in his peaceful courtyard, under the magnificent skies of evening, Master's plea stirred us out of our reveries. Master was reminding us to be happy in the NOW, His reminder is with all of us all of the time, for eternity.....even this moment; when wonder full Babuji has shed his body. "I'm telling you, sisters brothers",.......we are still hearing that voice in our hearts, Master is with us. Just suppose that presence to be very strong, especially now that he has merged with the Ultimate,

Master's work goes on in the heart of each of us who was touched by this great spirit. When we look into each other's eyes, we find our Master, His hint of immortality is ever with us ......" seek in you, and you will find yourself......THE Master is there but when ?...... only when you are not there".

Sahaj Marg ]

(29)

[ March & May 1983

(V. Parthasarathy, Vijayawada)

At the very outset it may be said that I may not be competent to sav even a few words about our Rev. Master, For, as Master Himself says we go to see Him but we rea-Ily do not see Him. We see Him we long to see Him with our physical eyes but we have not exerted ourselves to see Him with our inner eyes thus have His DARSHAN. He expects us to go to Him with Purity at heart, with all Love devotion, as an insignificant person with an empty begging bowl (heart) - without any desire excepting the desire to merge in Him and patiently wait at His door-This preparation knocks hard at His door. And He welcomes us. 'For God is in you, but you are not in Him.' "He (Lalaji Maharaj) always emphasised on cultivating principled character. The way of life should be gregnant with high morals. If it is not there, a person is not capable of having the finer type of spirituality, which is beyond

everything and is worth having". So it is not enough to merely hear or read about the path of righteousness but to actually tread the path in daily life, "Real Love develops in purer mind, having Nature Divine. We can know the unknown only when we become ourselves. Sometimes unknown these things come and go but we should grasp them and make them permanent with us. From there you rise above." "If an abhyasi develops Love while practising meditation, my Divine work will not be a waste." So when do we see Master as He desires? - when we see Him as He is in Himself in His essence. 'The real way is formed when we forget the way."when we get completely drowned in Him and develop Laya in Him Probably at that stage our expression fails. Hence the limitation to write about Him.

It may be easy to say and accept that Lalaji Maharaj has

merged in Babuji, that Master is the Ultimate Consciousness itself. that He is a Divine Personality, that He is a Special Personality (in contrast to an Avatar who is born with limited powers) and so on. As the author of 'My Master' written so nicely' we can recall His simplicity, hospitality, magnanimity, punctuality, precision etc. Master says, 'Opening yourself to Reality is Love.' - 'a unique indiof the condition of a true abhyasi - the Sadguru prepares him for His Vision (DARSHAN). life then becomes a blessed one He has very little to say or express. He is lost in Him.' So theory is one thing and practically experiencing the same thing is indeed very subtle and entirely lively. give one example - His dictum -'Softer the suggestion, the greater the effect'. - so easy to understand- so simple in expression and vet what a lot of difference is there when implemented as is pressed of a preceptor! But we must remember. When you the doer and think you are, the energy is limited to yourself and does not go out. When you the doer but do not think you it becomes the work of the Divine

and goes out to benefit others'. So one should drown himself in Master and start the work- say cleaning the suggestion has to be soft-no force is to be applied-just a suggestion is given that all unwanted things are going of the system and you wait- in less than half a minute you can see Master doing the job. which is more natural. Master says, 'Preceptors do good work. They only begin the work, It is the Master who completes it, A auestion naturally may arise, 'Is that all what a preceptor does? 'The answer is simple, we deposit money in the bank. It is ours, not the bank's. Even so: Master gives the capacity for a preceptor to work gives spiritual growth for an abhyasi. The achievement is neither that of the preceptor nor that of the abhyasi. It is all His Grace. Moreover, we are supposed to do all work in His name dedicating everything to Master-thus the 'I' in us vacates, giving place to Master - in every cell and nerve of the system - thus negation starts and Layavastha in Master develops - so, who works? 'I' or 'MASTER' To mγ experiences Master remarked 'Negation Layavasta are twin sisters,' Thus to the extent required Master readily

helps-only the suggestion is to be soft and subtle, with all humility. love and devotion towards Master If there is any effort on the part of the preceptor, the effect is not spectacular. One can easily judge for himself by trying either way, When you are the doer, difficult comes in the wav.\* Spiritual help is always there from Master when the cry is from a pangful heart. He gives material help also. He checks you when your view is wrongly directed. He guides you with His torch, lends a helping hand when you fumble, bears all the burden when you are utterly helpless, shields you with a Divine cover so to say, in times of emergency- there is no end for relating His help. accounts - administrative matters - I can relate at least three or four concrete instances where situations were averted awkward smoothly - only it took a little time If abhyasis are asked to relate the help they derived from Master, I am sure it will run in volumes. So let us scrupulously follow. His advice. Every abhyasi should have

individual sitting a week with the preceptor and participate in Satsang Every preceptor once a week. should have a sitting with another preceptor-senior or junior - it does not matter. It is a pity some of us do not pay heed to these important hints given by Master. It is to be stressed therefore that the beauty lies in experiencing what is said by Master, rather than merely reading or trying to understand what He says or even accepting the same with some faith. The taste of the pudding lies in eating it.

It may be interesting to note: "Will power develops automatically even without thoughts and performs both worldly and spiritual duties (while following Sahai Marg system of vogic meditation). Then comes a Point when 'will' becomes more powerful on the spiritual side than on the material plane." May we all rise to His expectations in our abhyas with His Grace. developing universal brotherhood and following the moral code of conduct which Master and Grand Master so frequently stress.

(K. V. Reddy)

It is rather difficult to write about Master's personality. Whenever we look at such personality we understand it only from our level. therefore, one is always liable to make mistakes in understanding such a Special Personality who was so unique in the history of mankind. Such Personality had never come before and perhaps will never come again. It was indeed our good fortune that we reached Him and received His love and Grace in abundance. Generations to come will talk about Him and write about trying to understand His Him Personality and His contribution to mankind. May be it will be easier for the future generations to understand Him because they would view Him from a different perspective. however, since we saw Him in His physical form we are in a difficult position to understand and express His divine Personality.

Master always loved children and children loved Him. Master

went to the abhyasis, whereas children actually flocked to Him. In a way they were very similar, pure and serene. The purity, and innocence of children's heart reflected Master's own purity and divinity, Wherever He went no matter how tired He was, He always found time and energy to play with the children. Children went to play with Him in a very natural way. There was absolutely no hesitation whatsoever on their part to go to Him.

Master came to Malaysia first time In April, 1977. At that time He was found playing with toy cars and so many other children's games with great deal of interest only to please the children and be a child Himself, He would quietly disappear into an adjoining room where He would be eating ice-cream brought to Him by a child because if He took ice-cream in front of adults they would prevent

Him from eating as it was not supposed to be good for His health, He always communicated with children & children also enjoyed communicating with Him silently. He under stood their needs.

When He was in Copenhagen in June, 1980 a group of children came to see Him with their parents. Master always kept chocolates and sweets in His room to give to children who came to see Him. However on that occasion such sweets and chocolates were exhausted. There were some special sweets beside His bed which were brought to Him by an abhyasi from France. They contained almonds, etc and they were good for Master's health, therefore, the abhyasi who brought the sweets requested Master to eat them Himself and not to distribute. Master wanted to give sweets to the children but finding no other sweets He took out the box of special sweets and started distributing them. When He was reminded that these sweets were for Himself then He said. "think I am eating and give them to the children".

When He came to Malaysia for second time in April. 1981 there gray Sahaj Marg ] (34)

were far more abhyasis than during His first visit because the Malaysian centre was celebrating His 82nd Birthday, There were great deal of children who came to attend the celebrations with their parents and Master enjoyed the children much. Each time the meditation was over the children would run to Him and sit around Him silently without any demands, without any expectations nor wanted any rewards. Master would play with them, talk to them and laugh with them. This continued throughout the celebrations and throughout Master's stay children will in Malaysia. Those remember Master with great deal of love and affection. They believe beloved Master is still that their with them in their hearts and continues to play with them,

When He went to Paris in August, 1982 there were even more children and Master would sit outside in the sun everyday and distribute sweets to all children who came to Paris from all over the world. It was really a great joy to see Master enjoying so much the purity of the Those children. children were very fortunate indeed for having received Master's divine gift which is ever lasting. They

Γ

March & May 1983

will continue to grow in the spiritual atmosphere and will become the foundations for the civilization based on spirituality which Master came to establish. These children

will continue to take Master's message to all corners of the world and realise His dream for having a saint in every house throughout the world.

### Master - Some Reminiscences.

(By Srl Andre Poray Sanary, Fracne

"The game of questions and answer can go on indefinitely... but would you like to try?" This was the first sentence I heard from our Master, as an answer to one of my questions,

It was in Madras, in April 1967 that I joined the Mission. For my first Satsang, I was the only westerner among 200 disciplies. I did not know yut, the Indian custom to go and touch Master's feet at the end of meditation. I moved forward, caught in the file of disciples, thinking of this form of devotion which we do not know in the west,

As I leaned towards Him, He touched my shoulder and said

smiling:— "It is not necessary...."

Of course, I touched His feet; but I understood that, for Him, the state of mind was more important than gesture or words,

In 1969, during a tour in the scuthern towns, It was, I believe in Madurai, He said to me at the end of the meeting:— "Transmission is also given through the eyes... would you like to try?".

Before the ashram was built, I was lucky to spend, each year, a few days in His house. One day, two young ladies living in the house asked me to give them a sitting. Quite disturbed by this request made in the very house of Master, I went to Him to seek His

advice. His answer was immediate:-"Why do you ask ?....Do it!". Later on, as I consulted Him on my problems in the west. He gave me the same answer. I understood it was His way of making us adults to face our responsibilities and giving us the necessary energy to perform each action.

Master cared over the slightest details; there are many examples of it. One day in Sanary, one of my English books attracted His attention. I gave it to Him. He went but came back a few moments later:- "Your name is written on the first page, please write that you have given me this book,"

In the year 1971, when Basant took place in His house every morning, a telegram was brought to Master about the bad state of health of the late Dr. K.C Varadachari. I used to be a few meters from Him; amid the general anxiety; He did not show any visible emotion. It was a preceptor who imparted the news of Dr. Varadachari's end to the tearful disciples. The day after, as composed as ever Master said:- "All went on well for him..." His vision of things was far above ours, but nevertheless, He knew how to stay close to us through His clear and simple speech.

One Mr. Sharma is well-known in Varanasi as guide. He is my spiritual brother since 25 years. I managed to drag him to Shahjahanpur 4 or 5 times and Master liked him very much. Sharma was a devotee of Kali and remained faithful to Kali whom he worshipped in Some years his house. Master said to Sharma:- "One day you will forget Kali's image."

I met Sharma this year and he told me: - "I do not practise Kali's service any more and I have forgotten her image"

One day I was speaking of my mother who, upto her death, always used to help people around her. She was my first guru and I am still very much attached to her. Master said:-"Do you know you can transmit to her?".

While the ashram was being built, we used to go, sitting in the same riksha from Master's house to the working site. He looked over every detail. When all was completed, He said:- "I will feel free at last", but He was already preparing another work on another plane.

What a marvellous Master we had! What a marvellous Master we still have! From my correspondence with Him' I have kept 26 letters, the first one, from March 68 and two are handwritten. How much love! How many advices! He told me once:— "Your inside is like your outside." And I kept on contemplating for yeare on the mystery of this sentence. Master did not use to speak with sriticism or praise but often, words rose like spots of light,

Some times He left questions unanswered and let fhem die, His teaching then became Silence. But beyond the words, He gave us His testimony that His spiritual level linked to His physical body. Could He go still further?

The sacrifice of His last month of illness was perhaps intended to make us accept with less sorrow, if possible, Hjs departure from the physical body,

I started writting this text with all my grateful love and did not want to veil it with emotivity, I began with the first sentence I heard from Him and will conclude With the last one.

During the function in Paris, in September 1982, for the last time, He sat In my car to go and give His last group meditation. With kindness and tiresomeness, He said to me:—"I am very weak....but we have to go...."

And rhat was, for me, the last dazzling and tragical vision I had of all His Energy and cf all His Love.

(Bhairon Prasad)

confess At the outset I may that two difficulties face me to write this article. First one is that a limited being cannot do full justice to write about unlimited personality, and the second one is that the physical disappearance of Babuji does not convince me that He is not present. I feel that He is elways before us, with us, and within us. So I would prefer to write about Him in the present tense.

What is Babuii ? What is His special message or teachings, his relationship to the world in which He took His birth? What is the significance of His life? These questions naturally occur to the mind, especially to the one who undertakes the task of writing about Him. At once that answer comes to my mind se beautifully expressed by Edwin Arnold "...... Measure not with words...the unmeasurable. nor sink the strings of ihought into fathomless, who asks doth err. who answers, errs, say nought."

What Babuii is actually I do not know. What He represents I have not fully realised. Swami Vivekananda has said. "There is another set of teachers. Christs of the World, They are teachers of all teachers. God Himself coming in the form of man. They can transmit with a wish, with a touch which in one second makes saints of the lowest". Such a personality is a special one sent by the Almiahty to carry out the orders of the nature and also for spiritual regeneraiion of mankind. Such a personality comes after ages and fulfills his assignments, Babuji Maharaj by all means is such a personality. In supaort of this assertion I may express my own experiences and observations as well as occasional revelations by Babuji Maharaj himself.

Babuji is a living, active and generous love that links with a constant warm flow the hearts that open to it. It is marvelous to find

the eeho of his consciousness in the depth of our own being. His whole being is a passionate, indefatigable, nicely formulated proclamation of self-experienced Divine reality, He may thus be looked upon as a phenomenal manifestation of outstanding power, grace and beauty, With his ever flowing abundance of grace and love he may be treated as special personality.

In fact, I can have no idea of the level of the Master who lives on the different plane to our own. At the same time one may be struck by extra-ordinary looks through which we may become conscious of what is happening within Hlm, In short, we should say, that being reposing in God, in Him potential has become kinite. latent, patent. ln short. He is divinity encased in human body. He is shutterless window shining forth the divine effulgence which can be experienced by sensitive and pure Abhyasis.

No ego sense is functioning in Him, Though Babuji soars in the highest regions, yet we find in Him all the highest and noblest attributes of man functioning with precision and exactitude. He is intensely human in all his ways and behaviour. No human father has such selfless pure love for His children. The whole Universe is his house. He is both conditioned and unconditioned neither infinite nor confined within limits.

When He rests after day-long work, He lapses into the blissful state, a state in which the body is physically relaxed but mind wide awake in the higher regions working for the fulfillment of work assigned to Him.

No transition is noticeable when he comes down from higher level. It is quite possible that now always He lives on highest plane, and this has become so natural and spontaneous fhaf it need not shut off when he is busy with the worldly work. Both the works go on simultaneously,

It is His simplicity and love that attracts people who do not want to part with his company, His answers to the questions are so simple that they directly touch the heart of listners. Sometimes, His face would light up with a divine smile sending forth the torrents of joy and peace.

Blessed are those who have the fortune of coming to His holy feet for the achievements of life's goal. To work up our ways we have but to turn up to Him, and say, "Babuji take us with you", and fix our gaze upon His effulgent form and unceasingly brooding over it. We shall then trim our own lamp unconsciously, as it were, & illumination will come in due course form the lamp eternal that is ablaze in Him.

#### The Master's Gift to us.

(Raghavendra Rao, Raichur)

The Master has given us hints about the Real Goal of human life and also about the Subtlest Power with which all the brothren are connected. Now it is our duty to practically realise His ideal if we claim to have love and devotion for the Master.

The Master has been leading us from darkness towards light, from the illusions towards reality and from the changing forms towards the immortal spirit. He has been, at the same time, exhorting us to take our thought towards the ultimate which is beyond darkness

and light, beyond the form and spirit and even beyond the illusion and reality. He was always pointing towards the Infinite. Therefore we must rise above our own petty fancies and desires, march onwards without stagnating anywhere and try to attain complete oneness with Him,

The Master has given us Shri Ram chandra Mission in the form of an organisation to help ourselves spiritually and also to benefit and serve the humanity in an organised manner, We have to preserve this great heritage and develop it in a

systematic way having love and devotion for the Master as the base.

The Master has given us Sahai Marg, a unique system of the theory and practice of Yoga or spiritual method of practice realise the highest spiritual condition possible for man, in a very simple and natural way without any complexity or burden. We are duty bound to keep up the purity. subtlety, simplicity and the naturalness of this system and bring it to the notice and knowledge of the masses of seekers and aspirants. without any prejudice based discrimination.

The Master has been giving us spiritual training through Yogic Transmission. A new era in the history of spiritual training dawned with bringing it out to light and making it easily avilable to the masses of aspirants of Yoga It becomes the sacred duty of all such persons who have been endowed by the Master with the power of transmission, to thoroughly cleanse and purify their own hearts so that the incorrect use or misuse of that power of transmission may be prevented. They should realise that the power of transmission does not pertai to the ego of the transmitter but it is that of the Master Any other power will create heaviness or presure and may even produce undesireable and harmful results in the transmitter.

The Master has shown us by His own personal example how it is possible for the human being to remain always immersed in the Divine Being. Each particle of his being was pregnant & brimming with Divine Love, or Divine Power, or Divinity or whatever word one may wish to use. Being quite unassuming, he was infinitely attractive. Being quite simple, he was giving to us the nighest enlighterment, Being the innocence incarnate, he was loosening all our complexities. Appearing like a weak person. he was giving immense power to our will. Words fail to describe his He was the unique personality. perfect Master in every respect. Even his humorous anecdotes would effect great changes in the listening associates. Each of us has got some kind of special connection with the Master, Every one of us has got the experiance of the Master's special kindness and affection to remember for ever.

fore it becomes our duty to remember Him constantly and secure mergence in Him.

The Master was always conniving at our innumerable follies and at the same time He was effecting our inner cleaning. His expertise in cleaning our inner system is unparallelled. It is our bounden duty to maintain that purity and be always alert not to allow any dirt to accumulate in us,

The Master has given his Life to us. Therefore our living should be dedicated to Him.

Lastly, since we are still bound by our own wishes, it is incumbent upon us to pray to Him and Him alone to help us to realise Him as shown by Him. May He alone remain our Master, our Guide and the object of our love for ever — Amen.



## Babuji and His Eternal Presence

(By Shri Shubh Chintak Kishore, Delhi)

At last at about 9 O' clock in the morning on Tuesday the 19th April 1983, the decision of that frail-looking Person, a rare personality bestowed by Nature for regeneration and rejuvination of mankind, who came to be lovingly addressed by his associates as 'Babuji', to withdraw Himself from the mortal world came into effect. In the common parlance at that time He was declared dead. This brought the chapter of physical

existence of the 'Special personality' on the earth to a close and never in future till this world lasts shall He ever come to live amongst us physically.

Babuji was a great Saint in one of His past lives. One day while He was resting in His bed and I was sitting by His cot on 14 August 1982, all of a sudden at 11.15 a.m. He said "I am Patanjali", On my asking He clarified

that He then got salvation but not liberation, After liberation, He said even if God wished that person cannot come back. As 'Babuii' He modified His own theory on 'Raja Yoga' introduced earlier to world as sage Pataniali and gave Raja-Yoga in the light of Sahai On an earlier occasion Babui had told me that the name 'Special Personality' for Him had came from the above. Now that Special Personality has gone into His eternal form in which He shall exist for ever.

For some time now I had lost the charm for spirituality, instead to be with Babuji and serve the Mission as He desired of me had become the Passion. The passing away of Babuji is a big shock for me. A feeling started developing, 'for whom shall I do the work in the Mission now?' This persisted for two, three days while still at Shahjahanpur in connection with the last rites of His mortal remains and it was depressing me.

Then I was reminded of the golden words of Babuji, "When light is there, there are many moths to die, but who comes to give life

light is extinguished?" when Babuji lived all His life to prove that this was also possible. He set an example of a true deciple and we were all a witness to that, We will be Now is our turn. and people watched by Master around us of the example of our love and devotion we present to the world. These words gave me to strength and new inspiration live to live with greater zeal and work honestly and sincerely for the Mission on the foot steps laid by Babuji.

The loss of physical body of our Master is a fact and a natural phenomena. In His life-time He His wanted us to see beyond physical form. Now perforce we have to learn to live without Him physically-feel His presence everywhere and be in Him all the tlme We have to continue to serve the Mission in the spirit of cooperation and brotherhood. Service to the Mission means service to self. Any sadhana is service to self, Acceptance of any responsibility by any one of us for the Mission is also a service to the self, because if we do not do that in a right

manner expected of us, then we would be untruthful to ourselves. which is the worst disservice one could do to his self. So, we should be quite clear about the notion of service to the Mission lest it develops egoism/hypocrisy in ourselves, which would be suicidal in our own interest, No body has forced us to do sadhana or accept any responsibility for the Mission, but if we have accepted, we should do it in the right spirit and manner. While writing this, an idea has come that if we only look to Babuii, discharging our duty becomes very easy because then we are not looking to please anyone in the name of Babuji. The difficulty as I analyse after writing the above sentence. arises when we start making adjustments with a view not to displease someone and also please Babuii, because in such cases our object becomes dual-one is Mission and the other is some one else whom we do not wish to annoy, We have to be like a soldier who looks to his target only and fires irrespective of consequences.

We should still visit Shahjahanpur Ashram and realise for ourselves that Babuji through the Ashram still gives the same grace and approaches for which we used to visit Him at Shahjahanpur. This is a new training that we have to give to ourselves. It will also increase our faith and confidence in Master.

I give here an account to show how Babuji in His physical and eternal form has always been with us. One of our associates had taken promise from Babuji that before leaving the body He would take His permission, Babuii gave him the promise to that effect. On 18th April night at 1.30, while the was awake. said associate thought came that instead of the present agony to His body, it is He better if He leaves the body. spoke of this thought to some one sitting by him at that time in the night. Next day the news reached him that Babuji had gone and this was too much for him, He was standing along with his friend by his scooter on 19th April afternoon, when he realised that someone by his side. He turned to was find Babuii there saving 'He has fulfilled His promise and gone with his permission' and then He disappeared. After the last rites associate was greatly depressed.

Babuji again appeared and said to him 'He would come whenever & wherever he wished'. This assurance of Babuji is to anyone and ever yone who approaches Him with faith and confidence, and follows the sadhana as prescribed. I remember His words to me that His assurance is there for those who follow what He has laid down, These words of Babuji shall stand till eternity,

#### ABOUT BABUJI MAHARAJ

(By an admirer)

Shri Ram Chandraji Maharaj, known popularly as Babuji Maharaj of Shahjahanpur, breathed his last on April 19, 1983 at Delhi and his physical body was consigned to holy flames at Shahjahanpur in the Ashram premises on the Hardoi road on April 21, 1983, He would have completed his 84 years on April 30, 1983. We were all thinking of celebrating his 84th Birthday and praying for his health and long life. But a cruel destiny had willed it otherwise,

2. Babuji Maharaj was a man of unique personality. He was a man of ordinary school-education, He had read only up to the Matricu-

lation of those days which was equivalent to the High School standard of the present day. The family also possessed some zamindari property. Babuii Maharai himself was quite intelligent and given to hard work as his later life shows. So, if he did not go to any College, it must have been because he was not very much interested in the college Education and his interest lay elsewhere. He had however, educated himself outside the four walls of the College, His writing show that he had a good command over both the languages- English & Urduand that he also possessed a philosophical insight,

- 3, In his early lifs, Babuji had come under the influence of another saint Shri Ram Chandraji of Fatehgarh who was also a clerk in the Collectorate, but whose spiritual attainments were very high and who was popularly known as Lalaji. He wrote profusely on the subject of spirituality in Urdu. Babuji Maharaj retained the highest reverence all through his life for him.
- 4. As a result of this contact a spirltual relationship sprang up between him & Babuji Maharaj. He was the spiritual Guru of Babuji Maharaj and Babuji Maharai moulded his own life on the pattern of his Master, The Master left his physical body in 1931 & fhe spiritual movement which he had started broke into a number of currents after him. The currents with which Babuii Maharai was associated, proved to be the most powerful, Babui Maharai also started his worldly career as e clerk in the Civil Court and rose to the high Office of Munsarim there.
  - 5, Badujl Maharaj led a house-holder's life and showed to the world. as his Master had done before him' that a life of high spiritual attainments bears no antagonism with the life in tde world;

- and that a man can lead the life of highest spirituality and godlines while discharging all his worldly obligations in the spirit of service to God. He demonstrated it practically in his life and behaviour through all the years he lived,
- possessed unique seif-He confidence in himself. He started the great spiritual movement under the name of Shri Ram Chandra Mission in the revered memory of his Master. He did it almost single-handed, without any financial help or resources and without any pre-existing organisation. This was done in an age of disbellef. The belief was very rare and all the atmosphere was filled with the air of disbelief which the young men breathed into their soul with every in. Another breath thev drew feature of the time was political unrest and agitation which had gripped the mind of his generation. So, it must have been very difficult for Babuji Maharaj to convince the people of the value and efficacy of spirituality in the heigh-day of materialism and political turmoil. It must have been the more difficult for him, as he was not given to rhetoric or high-sounding spee-By nature, he was a man ches.

given to silence and deep contemplation.

- Babuji did not believe in ostentation and dispaly. These things possess some transitory value in life, but their influence does not last long. People came in close contact with him and they were very much impressed by the utter simplicity of his life, He was a man who refused to blow his own trumpet and turned as he said, and did everything in a spirit of service to his departed Master. He did not want any money or applause for what he did. The service rendered was its own reward to him.
- 8. He was truthful in thought, word and deed, He<sup>th</sup> spent money over the spiritual movement for a long time out of his slender resources. This again went to convince the people that this man had no axe of his own to grind and was wholly dedicated to his work and Mission.
- 9. He was soft-spoken and was seldom provoked to speak in high tones. He never engaged himself in an argument which is only a wordy warfare and leads to nothing.

- 10. He believed in the transmission of the spiritual force and spiritual enlightenment; and those who came in immediate contact with him realized the truth of what he said and experienced it within themselves. Similarly, he believed that it was possible for the spiritual Master to cleanse the heart of his didicated disciples of all its grossness and dirt and by his spiritual effort. This, too, he demonstrated in his life.
- 11. A new genaration is growing up both in India and else where which is tired of the gross materialism of the west and of the agitational politics which can never bring peace or self contentment. This generation wants and hankers after spiritual food to nourish The generation wants to soul keep away from both religious orthodoxy and atheistic disbelief, So, a number or spiritual movements have sprung up in the country and have attracted the outside world. They draw both men and money towards them, and some of them have been proved to have a commerical tinge about them and the people became dis-illueioned with them. Their influence grew

up suddenly and began to wane suddenly,

12. The Sahaj Marg – movement founded by Babuji Maharaj is an exception. It is growing in popularity and attraction slowly and steadily throughout the world. The adherents and followers of Sahaj Marg have an undiminished faith in the Master and during his long

illness of about seven months and a half, served him with great faith, great enthusim, great love and great dedication. Their Master deserved all this andmuch more.

Let Babuji's life, teachings and method of meditation be a constant source of inspiration and instruction to all of us.

# विषय~सूची

| १- गुरू श्रीर मांश्रीमती रमा बीसे, देवास मध्य-प्रदेश                        | 8           |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| २– लक्ष्य और सावन-श्री परमानन्द स्रग्नवाल, तिनसुकिया-ग्रसम                  | 3           |
| ३- सहज प्रवाह-श्री जे० पी० पाठक. लखीमपुर-खीरी                               | ሂ           |
| ४- सच्चा प्रेम-डा० सुधा गुप्ता, उदयपुर                                      | 5           |
| ५- जीवन की वास्तविकता-श्रीमती द्वोपदीदेवी स्रग्नवाल, ग्रहमदाबाद             | १०          |
| ६- साधना के प्रोपान-श्रीमती बृजबाला, मेरठ                                   | १२          |
| ७- "बिलम्ब क्यों"-श्रा महेरवरों दयाल सिंह श्री वास्तव, गोरखपुर              | <b>શ્</b> ૬ |
| द– साधना का प्रथम चरग्र–कु० विभा डींगर, सीतापुर                             | १ून         |
| ६- ग्रात्म-सहायता-श्री रामदाससिह-रिविल, बिहार                               | २१          |
| १०- ''ग्रनुभव''–श्री चुन्नीलाल वरू, हैदरावाद                                | २४          |
| ११- प्रसाम-श्रीमती एस० पुनेटा, विथौरागढ़ उ०प्र०                             | २७          |
| १२- गीत–श्री रमापति डींगर, सीतापुर                                          | २८          |
| १३- सहजता का नकाब-डा एस० पी० श्री वास्तव, श्री रामचन्द्र पुरम् लखीमपुर-खीरी | 35          |
| १४- 'निर्ग्रथ मुक्ति'                                                       | ३ १         |
| १५- मालिक का काम ग्रौर हमारा कर्तव्य–श्री ग्रात्माराम जाजोदिया. बम्बई       | २२          |
| १६- ऐसे थे हमारे बाबूजी–श्री एस०ए० सर्नांड, गुलबर्गा                        | ३६          |
| १७- केवल्य सूर्य की द्वि-ग्राभा—डाँ० सुधा गुप्ता उदयपुर                     | ३८          |
| १८- मालिक को देन–श्रीराघवेन्द्र राव, रायचूर                                 | ४१          |
| १६- श्रद्धाञ्जलि–श्री रामकुमार पाण्डेय, डलमऊ-रायव <b>रे</b> ली              | ४३          |
| २०- <b>बेचै</b> नीं–श्री रविशङ्कर त्रिवेदी, देहरा <b>दून</b>                | ४४          |
| २१- प्रकाश स्तम्भ-श्री रमेश सक्सेना, गाजियाबाद                              | ४७          |
| २२- ''श्रद्धासुमन''—श्री महेदवरी दयाल सिंह श्रीबास्तव, गोरखपुर              | ५२          |
| २३- ''ग्रंतिम दर्शन''—श्री परमानन्द ग्रग्रवाल, तिनसुकिया                    | ५४          |
| २४- ग्राखरी इशाराश्रो जे० ग्रार० के० रायजादा                                | ሂሂ          |

(श्रोमती रमा बीसे, देवास मध्य-प्रदेश)

गुरु की स्थिति बिल्कुल मां के सदश है। जिस प्रकार मां का स्नेह सर्व विदित है, उसी प्रकार गुरु का भी होता है। मां तो प्रेम एवं स्नेह की साक्षात मूर्ति है, केवल मां का ही हृदय धैर्य पूर्वक बेटे के द्वारा दिये गये सभी दुःख ददों को सहन करता है, ग्रौर साथ ही साथ ग्रपने पुत्र को सुख-सुविधा देने के प्रयत्न में चिन्तित रहती है। पृथ्वी ग्रौर मां को कितना सहना पड़ता है, ये एक मां ही जानती हैं। एक मां की जो स्थिति होती है वह ही स्थिति सच्चे ग्रथ में गुरू की होती हैं।

श्री बाबू जी महाराज कहते है कि मां तथा सच्चे गुरू के कार्य लगभग एक से ही हैं। मां कुछ निश्चित समय के लिए बच्चों को अपने गर्भ में रखती है। गुरू भी अपनी आध्यात्मिक सन्तान को कुछ समय के लिए अपने मानस में धारण करता है। उस समय शिष्य गर्भस्थ बच्चे की भाँति उसकी शक्ति खींचता है तथा उसके विचारों की आध्यात्मिक लहरों से पोषण पाता हैं। वह उचित समय पर दिव्य संसार में जन्म लेता हैं। यदि शिष्य अपना सब कुछ सम्पित कर गुरू के मनः क्षेत्र में प्रवेश करता है तो उसे दिव्य संसार में भेजने के लिए केवल सात माह

ही लगते हैं।

माँ की महानता संतान के प्रति, गुरू का स्नेह शिष्य के प्रति सदा बना रहता हैं। माँ के रूप में गुरू की कल्पना एक शिष्य के लिए ग्रत्यन्त उचित एवं लाभ दायक होती हैं।

कई माँ ग्रपने बच्चों का लालन-पालन बड़ी कठिनाई एवं परिश्रम से करती है। सन्तान की सुख-सुविधा के लिए माँ को सब कुछ त्यागना पड़ता है। गुरू भी ग्रपने शिष्यों की सेवा निस्वार्थ एवं कर्त्त व्य समफकर करते है। शिष्य लगन ग्रोर मेहनत से वास्तविकता को गुरू की कृपा से ही जान पाता है। उसकी सफलता गुरू ही होता हैं।

श्री वाबू जी महाराज कहते है कि यही स्थिति सच्चे मालिक ग्रथवा गुरू की है जो बिष्य की ग्राध्यात्मिक माँ है। गुरू सदैव ग्रपने बच्चे रूपी शिष्य की ग्राध्यात्मिक उन्नति के लिए चिन्तित रहता है। उस परम पिता के साथ इस ग्राध्यात्मिक माँ का घनिष्ट सम्बन्ध है।

सन्तान मां के निकट रहती है। मां श्रपनी योग्यता से वालक में, स्नेह, श्रादर ग्रौर प्रेम के बीज बोती है। प्रेम रूपी पात्र से उसे सिंचती है, जिससे बालक का सही विकास हो।

श्री पूज्य बाबू जी महाराज कहते हैं कि ग्राध्यात्मिक माँ के रूप में गुरू की धारणा हमारे ग्रन्दर प्रम, ग्रादर ग्रौर समर्पण की भावनाएँ उत्पन्न करती है जो ग्राध्यात्मिक जोवन की प्रमुख ग्राधार शिलाएँ हैं। गुरू ग्रीर माँ ग्रपनी सन्तान की उन्नति में निस्वार्थ रूप से सेवा करते है। उनका सेवा भाव कितना महान है। वे महानता की मूर्ति है। जीवन यात्रा गुरू ग्रीर माँ के बिना ग्रधूरी रहती है।

- 🛠 मस्तिष्क विचारता है ग्रौर हृदय उसके सही होने का संकेत देता है।
- ॐ जब Idea ग्रपनी सीमा पार कर जाता है तब वह Thought बन जाता है ग्रीर जब Thought ग्रपनी सीमा पार करता है तब वह Intution बन जाता हैं।
- 🛠 कारण का कारण नहीं हो सकता इसलिए कि कारण नतीजा नहीं हो सकता ।
- ☆ दर ग्रसल हकीकत की सादगी सफाई ग्रीर मासूमियत ही खुद उसका नकाब बन
  गई है।
- सबसे छोटा रास्ता एक ही हो सकता है। यह आधार से लंबवत दूरो है जो एक ही है।

-पूज्य श्री वाबूजी महाराज



सहज मार्ग)

(मार्च, मई १६८३

(श्री परमानन्द ग्रग्रवाल, तिनसुकिया-ग्रसम)

हम मनुष्य हैं और सब प्राणियों से भिन्न हैं इसलिये हमारा जीवन भी भिन्न होना चाहिये । ईश्वर कृपा करके ही मनुष्य का जन्म देता है जिसको पाने के लिये देवी—देवता भी तरसते हैं । हम अगर मनुष्य जीवन को पशु जीवन की तरह बितायेगें तो एक शुभ अवसर से हाथ धो बैठेगें । इसलिये हमें पहले यह सोचना होगा कि जीवन किस तरह विताए, इसके लिए हमें मानव लक्ष्य चुनना होगा और

लक्ष्य प्राप्ति के लिये गुरू की ग्रावश्यकता है ग्रीर वह भी पहुँचा हुग्रा हो नहीं तो बीच में ही रह जाना पड़ेगा। भगवान ने मनुष्य को दो चीज दी हैं १-शरीर २-ग्रात्मा। दोनों को खुराक बराबर देने से दोनों ठीक ढंग से चलते रहेंगे ग्रीर हम ग्रपने लक्ष्य तक भी पहुंच जाभेगे। ग्रगर एक को ग्रधिक माना तथा दूपरे पर कम ध्यान दिया तो जीवन में ग्रानन्द नहीं होगा। शरीर के लिये तो हम धन कमाते हैं ग्रीर ग्रात्मा के लिये पूजा पाठ करते हैं।

दूसरे पक्ष को ठीक रखने के लिये गुरू की ग्रावश्यकता है ग्रीर वह खोजने से मिल जावेगा। इसके लिये हम सहज मार्ग को चुने हैं। यह मार्ग दोनों को सुचारू रूप से चला सकता है। गृहस्थ धर्म का पालन करते हुए हम लक्ष्य (ईश्वर) को पा सकते हैं। यह सिर्फ गुरू की प्रागाहुति से ही हो सकता है जो कि श्री रामचन्द्र मिशन में प्रचुर मात्रा में है केवल लेने वाला चाहिये। इसके लिये मन जो ईश्वर ने दिया है इससे काम लेना होगा। मन चंचल है श्रीर यह अपनी उछल क्रद करता रहता है जब तक इसको खुला छोड़ दिया जाता है। इसको वश में करने के लिये ध्यान करना जरूरी है। ध्यान से यह वश में रहता है तथा उछल-क्रद कम कर देता है। इसलिये हमारे मिशन में ध्यान किया जाता है श्रीर इसको प्रमुखता दी जाती है।

ध्यान करते समय गुरू अपनी प्राणाहुति से अभ्यासी के मन को ऊर्ध्वं मुखी (उपर की ओर) कर देता है तथा ईश्वर की तरफ मुख मोड़ देता है। उसके विचार अच्छाई की ओर मुड़ जाते हैं। सब काम विचार से ही होता हैं और विचार के बिना कुछ भी नहीं हो सकता। इसी विचार ने सारी सृष्टि की रचना की जो कि हमारे सामने आज है। इसलिये इसकी (विचार की) ताकत को देखते हुए हमारे मिशन ने इसको मुख्य माना है इसी को शुद्ध किया जाता है ध्यान भी हृदय पर किया जाता है। इस विचार से कि ईश्बर का प्रकाश मौजूद है। हृदय हमारे शरीर के मध्य में है तथा सारा खून यही से शुद्ध होकर सारे शरीर में जाता है। हमारा शुद्ध विचार भी खून में मिलकर सारे शरीर में घूमता है इसलिये ध्यान हृदय पर करने को बताया जाता है।

राजयोग ही सब योगों का राजा है तथा इस योग द्वारा ही मनुष्य ऋपना लक्ष्य (ईश्वर) प्राप्त कर सकता है। ऋन्य सब योग बोच में ही रह जाते हैं। इसलिये हमारे मिशन में राजयोग ध्यान पद्धति से पूजा की जाती हं।

हम सोच सकते हैं कि हमारा जीवन लक्ष्य क्या होना चाहिये तथा कैसे प्राप्त कर सकते हैं। ग्रब समय ग्रा गया है कि ग्रपने ग्राप को सत्य की ग्रोर ले जाबे तथा उसके लाभ का हिस्सेदार बनें।

परम पूज्य बाबूजी महाराज स्वस्थ रहें तथा हमारे बीच ग्रधिक से ग्रधिक दिनों तक रहें। हम मानव ग्रापसे लाभान्वित हो, यही उनसे हार्दिक प्रार्थना है।



- ★ मैं डिप्टी साइब के यहां गया था। वहां उनके एस० पी० भी थे। उनके बारे में वताया गया कि बहुत लम्बी पूजा करते हैं। मैंने देखा उनकी पूजा घंटा बजाने तक सीमित थी। एस० पी० साहब ने मुक्ससे पूछा मेरी हालत क्या है। हमने कहा ग्राप इतनी देर तक पूजा करते हैं ग्रच्छी ही होनी चाहिए। मगर वह एस० पी० थे, जरा रौब से बोले नहीं, ग्राप सही बताइए कि हमारी हालत कैसी है? हमने भी फिर ताव में कह दिया- Ignorance की है। वे मन में बड़े खफा हुए होगे, हमसे बोले, ग्रापकी हालत कैसी है? हमने कह दिया-complete ignorance हमने सही भी कह दिया ग्रौर वे भी चक्कर मैं पड़े होगें कि इसकी हालत तो मुक्स भी खराब है।
- ☼ मैंने ग्रपती Past life की reading की । मैं बितया था । बितये की कंज्सी की tendency मुक्तमें ग्रब भी बाकी है । बितया एक पैसा बचाएगा ग्रौर उसके पीछे सौ रूपये खर्च कर देगा ।

संकलन कर्ता-चंद्रशेखर सनवाल, नैनीताल

सहज मार्ग)

( 8 )

(मार्चं, मई १९८३

श्रपने जीबन के परम पथ पर चल कर हम तरह तरह के अनुभव प्राप्त करते हैं। परन्तु अनुभव अनेक प्रकार के होते हुये इन सबका कारएा मात्र एक होता है। अनुभवों और ख्यालों का हमारे लिये विशेष मतलब या महत्व नहीं होता। यह मात्र इतना ही है कि हम इससे यह विश्वास एकत्र कर पाते हैं कि हम ग्रपनी राह पर श्रागे बढ़ते जा रहे हैं। होना यह चाहिये कि हम सबसे अधिक महत्व अपने 'मालिक' को देते हैं, यह बात एक पल को भी हमारे बिचारों से श्रलग न होने पावे । उनकी याद के बिना एक श्वास भी लेना रूहानी ग्रखलाक के खिलाफ है। इन्सानी तहजीब भी यही है कि श्रादमी जब तक श्रपने लक्ष्य को प्राप्त करने की लगन में अपने आपको भूल नहीं जाता तब तक उसके भीतर लक्ष्य के प्रति म्रास्था संदिग्ध मानी जाती है। हमें हरपल यह याद रखना चाहिए कि हम जीते हैं तो "मालिक' के लिये, शरीर भी छोड़ेगे तो उनकी मर्जी से उनमें ही समा जाने के लिये कूरान में मोहम्मद साहब ने जिस कूर्बांनी की बात कही है उसका श्रस्ल मकसद यही है कि हमारा लक्ष्य हमें दोनों जहाँ से भी प्यारा है। इसलिये हमें लक्ष्य को ग्रपने भीतर सीमा तक उतार लेना है कि हमारी बास्त-विकता 'मालिक' के सामने बेनकाव हो जाय।

(श्री जे० पी० पाठक, लखीमपुर-खीरी)

हमारे अन्दर ग्रसली हालत पैदा करने के लिये पूज्य श्री बाबूजी महाराज कितने बेचैन रहते हैं, कितनी मेहनत करते हैं इस बात का एहसास करें तो ऐसा लगेगा कि दिल मुँह को आ गया है। उनकी एक भी सांस ऐसी नहीं निकलती जिसमें हमारे लिए तवज्जह ग्रौर दुवायें न हों। फिर हममें यह कमीं क्यों बनी रहे कि हम इससे बेखबर रहकर अपना बक्त बेकार करे।

हमारी मंजिल हमें बता दी गई है उस पर सही ढंग से चलना हमारे लिये सबसे बड़े ग्रदब की बात है। मंजिल की राह पर हमारी जिन्दगी की रवानी में ही हमारी इन्सानी जिन्दगी की ग्रसलियत निहां है। जहां तक इन्सानी ग्रखनाक की बात है, यह हो ही नहीं सकता कि ग्रस्ल मकसद के लिये बढ़ने वाले किसी भाई या बहन में ग्रखलाक पैदा न हो जाय। परन्तु यदि ग्रुष्ठ से ही ग्रखलाक पर जोर दिया जाता रहे तो रूहानियत का मकसद कायम करने में हर किसी को ग्रासानी जरूर होगी।

हमारे मिशन में सारी दुनियां के हमारे भाई बहन शामिल हैं। उनके जीवन ग्रौर रहन सहन में दुनियाबी तौर पर परस्पर भिन्नता है। लेकिन जब हम एक साथ मिलते हैं तो ऐसा लगता है कि जबसे हम

दुनियाँ में श्राये हैं तब से साथ ही साथ रह रहे हैं। इसका एक मात्र ग्राधार ग्रात्मा की प्यास है जो एक ही बिन्दू पर ग्रथींत 'मालिक' पर केन्द्रित है। अतः यदि हम अपने लक्ष्य को हृदय से स्वाँगीकृत किये रहें तो 'मालिक' के दिव्य प्रेम से अनुप्राििगत हमारी चेतना के सहज प्रवाह के उत्कर्ष में ऐसी कोई बात कभी त्रा ही नहीं सकती जिससे हमारे 'मालिक' कौ कष्ट पहुंचे ग्रौर विश्व के हमारे भाई वहनों को तनाव अनुभव हो। अगर हम अपनी जिन्दगी को उनके सुपूर्व करदें श्रौर उनकी मर्जी के मृताबिक जीने की श्रादत हाल लें तो रमें ग्रपने रास्ते पर चलने में कठिनाई हो ही नहीं सकती। जितना ही हम नियमित अभ्यास, सफाई श्रौर 'मालिक' की याद के सहारे अपने आप में ही असीम होकर 'मालिक' के करीब होते जाते हैं भ्रचेतन में छिपी हई बातें ग्रपने ग्राप साफ होती चली जाती हैं। शरीर की अनुभूतियों से उत्पन्न विचारों को उनकी हालत पर छोड़ कर हम इससे बहुत श्रागे निकल जाते हैं श्रौर हम तब हर किसी काम के लिये 'मालिक' द्वारा निर्देशित होने लगते हैं। प्रार्थंना के सहारे भ्रपने जीवन के मूल स्रोत अर्थात् 'मालिक' की मर्जी तक पहुँचने का प्रयत्न जब 'मालिक' के द्वारा प्राप्त शक्ति के सहारे हम करते हैं, तो सब कुछ स्वतः सम्भव हो जाता है: तब इसी में हमारी स्वानुभूति बिलीन हो चुकी होती है। ऐसा हर किसी खयाल के साथ 'मालिक' के सामने ग्रपने ग्राप को खोलते चले जाने से सम्भव हो जाता है। यहाँ पहुँच कर हमें यह मालूम होता है कि हमारे जीवन का एक एक पल मात्र उन्हीं के लिये है श्रीर हमारा ग्रस्तित्व, जो उन्हों से कायम हुम्रा है, उन्हीं के प्यार में धोकर निश्चित रुप से उनमें मिल जाने के लायक बन जायेगा। जब यह हालत हम पर छा जाती है कि वास्तव में 'मालिक' की याद के सही एहसास के बिना एक पल भी जिया नहीं जा सकता तो जिन्दगी की इस हालत में हमारे लिये मंजिल साफ नजर म्राती है।

हमारी बाहरी दुनिया का ग्राधार भी तब यही हालत हो जाती है। तब हम बंदगी की हालत को ग्रपेक्षाकृत ग्रच्छी तरह महसूस करने लगते हैं। 'मालिक' के हर बच्चे के लिये तब हमारे भीतर सिर्फ फर्ज बच जाता है। जिसके लिये जो वाजिब है उसके लिये सही समभ भी बढ़ती है तब ग्रपने ग्रसली मकसद के लिये ग्रपने ग्राप को जलकर रोशनी पैदा करने की तरकीब खुद ब खुद 'मालिक' के द्वारा उतार दी जाती हो।

'मालिक' ने इंसान को ग्रंपने पास तक पहुँचने के लिये कुदरत में एकवेश कीमती सहारा बनाया, जिसे मुहब्बत के नाम से जाना जाता है। मोहब्बत की ग्रंपिती हालत में हमारे बजूद का जराँ—जराँ ग्रंपिना रंग खोने लगता है ग्रोर उसकी जगह मोहब्बत की रंगहीनता हुकूमत फैलने लगती है। सारा का सारा ग्रालम हमें एक नजर ग्राने लगता है। कहने का मतलब, हमें सबमें मोहब्बत नजर ग्राती है। तब दुनियाँ के हर रंग का जवाब हमारी रंगहीनता होती है। जो भी रंग हममें ग्राता है बेरंग हो जाता है।

हमारे मिशन के हमारे भाई बहन यह ग्रमुभव कर चुके हैं कि जब हम ग्रारम्भ में मिशन के सदस्य बनते हैं तो एकाएक हममें एक सुखद परिवर्तन होता है। ऐसा 'मालिक' के द्वारा हमें बोहब्बत भरे खयाल से छू लेने से ही हो जाता है। ग्रब यहाँ से हमारे सहयोग की शुरुग्रात होती है हमारा सहयोग बस इतना ही है कि हम इसी मोहब्बत के सहारे धीरे धीरे ग्रपने ग्राप को हर स्तर पर उन्हीं को सम्पित हो जायँ। ग्रपने तमाम जिसमानी व रहानी रहसास हमें मालिक के ही रहसास में खो देना है। ग्रब हम यह देखते हैं की खयाल, इच्छा ग्रौर शरीर कहीं भी हमारा कोई बजूद नहीं है ग्रौर दिल दिमाग ग्रौर शरीर, तथा इनसे होने वाले कायँ, यह सब उन्हीं के हैं। बस इतना सा ग्राभास हमारे भीतर बन जाता है।

मोहब्बत की यह दौलत इंसान को 'मालिक' से ही मिलती है इसलिये 'मालिक' के बच्चें के लिये मोहब्बत भीतर 'मालिक' के बच्चें के लिये मोहब्बत भीर मोहब्बत भरी सेवा के भाव सब कुछ खत्म हो जाता है। पित हो या पत्नी, बच्चे हों या माता-पिता, सभ्वन्धी हो या मित्र जन, जाना पहचाना हो या अजनवी हर स्तर की सेवा सही अर्थों में तभो सम्भव हो पाती है जब हमारी खुदी के स्थान पर पूरी तरह 'मालिक' के बजूद के सही एहसास की नियामत मालिक' के द्वारा हमें बस्की जाती है।

यह सही दर्जे की सेबा होती है जो प्यार व नफरत, सज्जनता व धोखाबाजी, कटुता व नफरत, किसी भी बात की मोहताज नहीं होती। यहाँ यह बात ग्रच्छी तरह समभ में ग्राती है कि खुदी की गुलामी की जंजीर जब तक नहीं टूटती तब तक हमारी सेवा खुदी की दास्ता कही जा सकती है। मन की पसन्द ना पसन्द मोहब्बत के छूने से ही खत्म हो जाती है।

हमें हर हाल में 'मालिक के द्वारा दी हुई दौलत को अपने वजूद के जरें जरें में भरकर वहां से खुदी का एहसास निकाल फेंकना है। सोचने की बात है कि जो जगह 'मालिक' के लिये है वहां गुलाम कैसे बैठ सकता है। अगर हमारे अन्दर यह बात बनी रहे कि हम मालिक' के दर पर अपनापन लुटाने के लिये आये हैं तो ऐसा कोई कारण नहीं है जो उनकी कृपा को हममें उतरने से रोक दे। हमें अपने भाई बहनों की बेठली और नाराजगी को 'मालिक' से मिली मोहब्बत के सहारे मुस्कराकर, आंसू बहाकर, पसीना बहाकर या जैसे भी हो सके धोकर साफ करना चाहिये।

ग्रगर हम विश्व के सम्पूर्ण भाई बहन
ग्रपने भीतर मोहब्बत ग्रौर सिर्फ मोहब्बत को
बढ़ाते रहें तो हमारे पंम पूज्य श्री बाबूजी
महाराज को स्वस्थ व प्रसन्न रहने में सबसे
बड़ा सहयोग उनके बच्चों की ग्रोर से उन्हें
मिलेगा ग्रौर निश्चित रुप से वे ग्रसीमित
समय तक हमारे बीच स्वस्थ व प्रसन्न रहकर
मानवता की सेवा करते रहने में ग्रासानी
ग्रनुभव करेगें। ग्रतः हमें यही प्रार्थना करते
रहना चाहिये। कि हम सभी उनके बच्चे
उनकी मर्जी के मुताबिक बनकर उन्हें निरन्तर
सहयोग करते रहें।

मूल लेखक : श्री सी- राजगोपालन, ग्रहमदाबाद ग्रुनुवादिका : डा० सुधा गुप्ता, उदयपुर

शाहजहांपुर में पू० बाबूजी के पास बैट-कर वातचीत कर रहे ग्रभ्यासियों में से अभ्यासी ने प्रश्न किया कि पू० बाबूजी खुश कैसे रखें ? पू० बाबूजी ने तुरन्त उत्तर दिया "अपने सच्चे प्रेम से ।" ज्यादातर अभ्यासी जो मिशन में हैं वे वास्तव में पूज्य बाबूजी को प्रसन्न रखना चाहते है। इसलिये इस 'सच्चे प्रेम' शब्द पर बहुत गहराई से विचार करने की जरूरत है ताकि कोई इसको व्यवहार में लाने की कोशिश करे। जब पूज्य बाबूजी ने ग्रपना वाक्य बोला ऐसा लगा कि उन्होंने Sincer (सच्चा) शब्द पर जोर दिया । शब्द कोश में Sincer शब्द के अर्थं निम्न प्रकार से हैं : पवित्र, स्रमिश्रित श्रदूषित, श्रकृत्रिम, सच्चा, छलकपट से रहित, जैसा वास्तव में हो वैसा ही दिखना।

कई लोग यह सोचते हैं कि वे पूज्य 'बाबूजी से प्रेम करते हैं। हमें ग्रात्मिनिरीक्षरण उपर्युक्त ग्रर्थों को देखकर करना कि क्या हमारा प्रेम वास्तव में सच्चा है?

ग्राम तौर पर जब किसी व्यक्ति को इस पढ़ित के बारे में बताते है तो वह दूसरे ग्रभ्यासियों में पूज्य बाबूजी के प्रति प्रेम को देखकर ग्राइवर्य करने लगता है। ग्रधिकतर लोगों में प्रेम का भाव दिखावे के रूप में प्रकट होता है, जब कि बहुत लोग हैं जिनमें यह वास्तविक प्रेम ग्रप्रकट रूप में ग्रौर ग्रन्तर मन में रहता है। इस ग्राइचर्यजनक विरोध के रहने पर भी (दुर्भाग्यवश कुछ लोगों में ग्रविश्वास बना रहता है) जब एक नया ग्रभ्यासी सहज मार्ग पद्धति के अनुरूप (पूजा की ग्रन्य पद्धतियों को उसमें मिलाये बिना) कुछ समय तक ध्यान करता है, तो वह अपनी प्रवृत्तियों में रुपान्तरण (Transformation) महसूस करता है। परिगाम स्वरूप वह जिसने उसे इस पद्धति को वताया उसके प्रति कृतज्ञता से भर जाता है। इस पद्धति की सच्चाई का परीक्षरा करने के लिए गुरू में मिशन साहित्य सदैव पढ़ते रहना चाहिए ताकि शंकाश्रों के निवारण में सहायता मिलती रहे, काल्पनिक कठिनाईयाँ दूर होती जाएं मन को बन्धन मुक्त करने में ये पुस्तकें व्यावहारिक तौर पर सहायता करें ग्रौर इसके साथ ही व्यक्ति में यह त्रात्मविश्वास भी जगाए कि वह सही मार्गं पर बढ़ रहा .है । प्रगति का अनुभव किसी भी अभ्यासी श्रभ्यास को तीवता के साथ श्रागे बढाने में सहायक होता है। यद्यपि यह प्रक्रिया बहुत धीमी गति से होती है, फिर भी इस प्रक्रिया से अभ्यासी के मन में पूज्य बाबुजी के प्रति कृतज्ञता की जगह लगाव की भावना बढने लगती है जिसे प्रेम का जन्म कह सकते है।

कुछ लोग तो ग्रपने हृदय में प्रेम की कोमल भाबना के जन्म लेने से पहले ही

श्रभ्यास को छोड़ बटते हैं। इस प्रकार के शिष्य मन्मत्त किस्म के होते हैं जो ग्रपनी किसी इच्छा की पूर्ति के लिए अथवा कष्टों को दूर करने के लिए ही इस पद्धति को ग्रपनाते हैं। दूसरी श्रोर जो लोग ग्रान्तरिक पूर्णता पाना ग्रथवा ईश्वर साक्षात्कार करना चाहते हैं, वे गुरुमत किस्म के शिष्य होते हैं, ग्रौर वे ही गुरु को खुश रखने के तरीके सोचते हैं। उनके लिये जैसा कि हमारे पू० बाबूजी ने बताया है, सही ग्रौर गलत क्या है यह जानना महत्वपूर्ण होता है ऐसे व्यक्ति ही सही मार्ग ग्रपनाते हैं। वे इस तरह के लोग नहीं होते जो प्रेम का सौदा वस्तु व्यापार की तरह लाभ-हानि से करें। वरन गुरु से प्रेम करते हुए उनमें इस बात का भाव बना रहेगा कि वह व्यक्ति है जिसने उनमें 'प्रारा के प्रारा' देकर जीवंतता प्रदान किया है।

सारे धर्मों में श्रौर श्राध्यात्मिक साहित्य में बताया गया है कि जीवन के लक्ष्य को पाने का उत्तम तरीका सृष्टि कर्ता ग्रौर उनकी समस्त सृष्टि को प्यार करना है। ग्रव यह बात उठती है कि प्रेम के इस तत्व को मानव के हदय रूपी टेस्ट ट्यूब में कैसे मिश्रित किया जाय ? हो सकता है कि स्वरहित ईवरीय ट्रान्स-मिशन की रसायन प्रक्रिया से यह किया जाय । ग्रतएव उस ईश्वरोय रसायन वेता यानी सद्गृरू को खोजने की ग्रावश्यकता है जो श्रपनी प्रांगाहुति शक्ति द्वारा मानवीय हृदयों का रूपान्तररा कर सके । दूसरी महत्वपूर्णं वात जिसे जानना शेष है वह है कि जो सबको प्रोम करता है उसे प्रोम करेंगे तो यह प्रोम अन्त में सार्वभौनिक प्रेम की तरफ ले जायेगा ।

विकास का ग्रगला चरण है इस प्रेम का पोषएा करना जो शुरू में काफी नाजुक होता है। बच्चे के विकास की तरह इस प्रेम का विकास धीरे-धीरे शान्तभाव से ग्रौर ग्रदश्य रूप में होता रहता है । जिन व्यक्तियों में यह प्रोम भ्रच्छी तरह विकसित हो जाता है वे यदि ग्रपनो दिष्ट पीछे डालकर देखें तो ग्राइचर्य के साथ पाएंगे कि इस प्रेम के विकास के लिये इनको कोई चमत्कार से ही मौके दिये गये थे। ऐसी बातों की स्रोर बेखबर रहने बाले हृदय में ऐसा सूक्ष्म श्रौर नाजुक सम्बन्ध किसी ने दान कर दिया ऐसा पा कर वे उसके देने वाले के प्रति ग्रत्यन्त कृतज्ञता का श्रनुभव करते हैं । उनकी साधना में लगातार मिलते हए सादी समभ श्रतिरिक्त दैविक मदद इस बात का एहसास करा देती हैं कि ग्राध्यात्मिकता में जो कुछ भी अपने प्रयत्नों द्वारा प्राप्त किया जाता है उससे अधिक सद्गुरू द्वारा दिया गया दान होता है। जब इस दान के योग्य बनने के लिये सद्गुरू के साथ ग्रधिक से ग्रिधिक सहयोग करने का मार्ग वे खोज निकालते हैं। यह मूल-भूत श्रौर गहरी समभदारी ही ग्रपने ग्राप विकासशील नम्रता में परिवर्तित हो जाती है। दिखावे को पूरी तरह समाप्त कर देती है, स्वाभिमान मिटाती है, साथ ही भक्ति के पवित्र क्षेत्र से भटकाव को रोक देती है ।

जो लोग इस प्रेम को सुरंग में चल पड़े हैं, उस सुरंग के स्राखिरी छोर पर जहाँ कहा जाता है कि सच्चे प्रेम को परम तत्व से तर-वतर लयावस्था में हुवने का पुरस्कार मिलता है, वहाँ तक पहुँचने के लिये पूज्य बाबूजी उन पर कृपा करें।

(श्रीमती द्रोपदीदेवी श्रग्रवाल, ग्रहमदावाद)

हमारे जीवन का उद्देश्य केवल मालिक मय हो जाना है । इस ख्याल को भ्रपने भ्रंतर में भर देना चाहिये। ईश्वर के स्राधार ही ये जीवन है। वही हमारा निवास स्थान है, वन्दा ये बिलकुल भूल गया कि इस देह के अन्तर में आत्मा रुपी परमात्मा का अंश छिपा हुआ है। वही एक मात्र शक्ति हमारे जीवन का श्राधार है। वह जब तक इस देह में समायी हुई रहती है, तब तक ही बन्दा, बन्दा बना रहता है। जीवन को रिश्तेदारी यत्र-तत्र फैली रहती है, एक क्षरण में ही, ग्रात्मां रुपी शक्ति के इस देह का साथ छोड़ते ही सारी दुनियाँ, रिश्ता सव कुछ खतम हो जाता है । ये बन्दा रूपी देह खतम हो जाती है। इस संसार से सदा सदा के लिए मैं रूपी देह से, मैं रुपी बन्दा बिदाई ले लेता है। यह आश्चर्य का विषय हैं, इस विषय पर गंभीरता पूर्वक बिचार करना मानव जीवन का पहला उद्देश्य है। जीवन जिस श्राधार पर है उस गहराई में हम कभी नजर नही डालते । कभी भी ग्रंतर में छिपी शक्ति देखने की कोशिश नहीं करते है। यही मानव की भूल ग्राज ग्रशान्ति में बदल गयी है। ग्रौर ग्राज किसी तरफ जीवन में सच्ची शास्वत शाँति नजर नहीं आती है।

मानव बेचैन, ग्रशान्ति में खोया हुन्ना समस्या से भरा हुन्रा, काल रूपी शेर के मुँह के सामने खड़ा है । हर मानव का जीवन जाने कब क्षरा भर में काल के मूह में समा जाता है श्रौर हम सब देखते ही रह हैं। कितनी बड़ी ग्राइचर्य की घटना है फिर भी हम विचार नहीं करते कि ये कौन सी शक्ति है जो महान है, अनन्त है, अपार है। हमारा उससे क्या रिश्ता है ? गहरा रिश्ता होते हुए भी हम दूर क्यों बने हुए हैं। हम देह रूपी दुनियाँ में, विचार रूपी संसार में, इसकी बागडोर कौन पकड़े हुए है, कौन इसे चला रहा है, कौन इसे हरकत देता है, कौन स्वास पर स्वास चला रहा है, हमारे पुराणों ग्रन्थों ने भी कहा है की मानव जीवन में सद्गुरू की खोज करो कौन है ये सद्गुरू ? कौन है ये महान योगी ? ग्रपने ग्राप को छिपाये बैठे है । भ्रपने पर ग्रहस्त के भ्रावरण विछाये बैठे है । सारे जगत की हरकत का केन्द्र हमारे जैसी काया में इन्सान बनकर हमारे बीच श्राये है सहज मार्गं, लिये प्रारााहृति की शान लिये हुए हैं। इसी से भ्राज हम लोग दिव्य गहराई में उतरते जा रहे है, श्रानन्द की लहरों में समा रहे हैं । उन्होंने मां के प्यार से ग्रपने प्यार की तूलना की है। लेकिन

(मार्चं, मई १६८३

जिसने इनके महान प्यार को पा लिया उसका हृदय तो केवल यही पुकारेगा की माँ का प्यार उसके सामने कुछ भी नहीं है। मालिक ने कहा है तो जरूर मानेंगे लेकिन बहुत नीची कक्षा का होगा।

सद्गुरू की कृपा का परिगाम हम सब अभ्यासी भाई बहनों के लिए उस घर के सिवाय कुछ बात कुछ समाचार भी तो नहीं रहा, जो हम सव मिलकर करे । कौन से सिलसिले की बात करे श्रब तो उस घर का सिलसिला सतत चालू है। हर वक्त हमें उसकी खबर मिलती रहती है। वहाँ का सेंक हमारे तक पहुँचता है, हमारी खबर उस तक पहुंचती रहती है। इसमें किसी तीसरे की मेल मिलावट नहीं है । वहाँ से हमें वह समफ मिल रही है। वह समभदारी हर क्षण बढ़ती रहती है। फिर भला हम मुक्त कैसे कर सकते है। एक क्षरण कर भी ले, तो दूसरे क्षरण वहां से आवाज आती है। समभदारी अपने ठिकाने का संकेत करती है। कौन सा संकेत देती है ? उस घर का श्रपने मालिक का, खजाने का जिसको हमने अपने अन्दर पराई वस्तुत्रों से ढक कर दवा दिया है। ग्रब हमें ये समभ ग्राने लगी कि हमारी बस्तु ग्रौर पराई चीज की समभदारी, तो हम खूब ग्रच्छी तरह से समभने लगे। अब समभ यहाँ तक बढ़ गई की पराई चीज पर नजर जाते ही हम यह कह रहते है की वया हम बेईमान है ? क्या हम चोर है ? जो पराई चीज को श्रपनी बनाकर बैठ जाय । ये सारी की सारी

समभदारी हर क्षणा उस घर के सिलसिले से रहती है। अब हमारे में यहाँ तक समभ ग्रा गई कि ग्रपनी वस्तु की, ग्रपने खजाने की, अपने लक्ष्य की फिक्र रहने लगी। श्रब हम यहां तक फिक्र करने लगे कि, हमारा खजाना न लुट जाय जो कि हम निगाह उस पर इस तरह गड़ा दें की पराई चीज न देख सके। इस कदर भ्रपनी निगाह वहां गड़कर रह जाये जो कि फिर नजर नजर न रहे। बहार देखते हुए भी देख न सके। किसी का बहकाया सुनने पर भी सुन न पाये। सुनते हुए भी बिन सुने के समान हो जाये। ऐसा तो हमें करना ही होगा। वर्ना हम ग्रन्त में भिखारी न रह जायें। पराया धन तो पराया है ही। अपना भी जो सब कुछ था वह खजीना यू ही लुटाया न जाय। हम अपनी नजर उस पर न रखें तो क्या होगा समभदार लोग सब कुछ जूट लेंगे । हम कोरे न रह जाये, खाली न रह जाय। यही फिकर हमें हर बक्त चैन नहीं लेने देती है। हर वक्त बेचैनी वनी रहती है। ये बेचैनी हर क्षरा अपने दिव्य खजाने से जुड़ी रहती है। उसकी सेंक हम तक पहुँचाती रहती है। फिर उस सेंक से हमे बेचैनी पैदा होती है; वह दर्द होता है जो उसको हर बक्त ग्रपना देख पाने के लिए ग्रपने मे भर लेने के लिए द्रष्टि में निखार ग्रा जाये। जो द्रष्टि में घुंधलापन है संसार की पराई चीज देख देख कर हमारी दिव्य द्रष्टि पर धुं धलापन छा गया उसको हटा देने के लिए वह बेचैनो हर समय काम करती रहती है।



जिसने इनके महान प्यार को पा लिया उसका हृदय तो केवल यही पुकारेगा की माँ का प्यार उसके सामने कुछ भी नहीं है। मालिक ने कहा है तो जरूर मानेंगे लेकिन बहुत नीची कक्षा का होगा।

सद्गुरू की कृपा का परिग्णाम हम सब श्रभ्यासी भाई बहनों के लिए उस घर के सिवाय कुछ बात कुछ समाचार भी तो नहीं रहा, जो हम सब मिलकर करे । कौन से सिलसिले की बात करे श्रव तो उस घर का सिलसिला सतत चालू है। हर वक्त हमें उसकी खबर मिलती रहती है। वहाँ का सेंक हमारे तक पहुँचता है, हमारी खबर उस तक पहुंचती रहती है। इसमें किसी तीसरे की मेल मिलावट नहीं है। वहाँ से हमें वह समभ मिल रही है। वह समभदारी हर क्षण बढ़ती रहती है। फिर भला हम मुक्त कैसे कर सकते है। एक क्षरण कर भी ले, तो दूसरे क्षरण वहां से आवाज आती है। समभदारी अपने ठिकाने का संकेत करती है। कौन सा संकेत देती है ? उस घर का श्रपने मालिक का, खजाने का जिसको हमने अपने अन्दर पराई वस्तुओं से ढक कर दवा दिया है। ग्रब हमें ये समभ ग्राने लगी कि हमारी वस्तु ग्रौर पराई चीज की समभदारी, तो हम खूब भ्रच्छी तरह से समभने लगे। श्रव समभ यहाँ तक बढ़ गई की पराई चीज पर नजर जाते ही हम यह कह रहते है की वया हम बेईमान है ? क्या हम चोर है ? जो पराई चीज को ग्रपनी बनाकर बैठ जाय । ये सारी की सारी

समभदारी हर क्षणा उस घर के सिलसिले से चालु रहती है। ग्रब हमारे में यहाँ तक समभ श्रा गई कि श्रपनी वस्तु की, खजाने की, ग्रपने लक्ष्य की फिक्र रहने लगी। श्रब हम यहां तक फिक्र करने लगे कि, हमारा खजाना न लुट जाय जो कि हम निगाह उस पर इस तरह गड़ा दें की पराई चीज न देख सके। इस कदर ग्रपनी निगाह वहां गड़कर रह जाये जो कि फिर नजर नजर न रहे। बहार देखते हुए भी देख न सके। किसी का बहकाया सुनने पर भी सुन न पाये। सूनते हुए भी बिन सूने के समान हो जाये। ऐसा तो हमें करना ही होगा। वर्नी हम अन्त में भिखारी न रह जायें। पराया धन तो पराया है ही। अपना भी जो सब कुछ, था वह खजोना यू ही लुटाया न जाय । हम भ्रपनी नजर उस पर न रखें तो क्या होगा समभदार लोग सब कुछ जूट लेंगे । हम कोरे न रह जाये, खाली न रह जाय। यही फिकर हमें हर बक्त चैन नहीं लेने देती है। हर वक्त बेचैनी वनी रहती है। ये बेचैनी हर क्षरण स्रपने दिव्य खजाने से जुड़ी रहती है। उसकी सेंक हम तक पहुँचाती रहती है। फिर उस सेंक से हमे बेचैनी पैदा होती है; वह दर्द होता है जो उसको हर बक्त अपना देख पाने के लिए अपने मे भर लेने के लिए द्रष्टि में निखार श्रा जाये। जो द्रष्टि में धुंधलापन है संसार की पराई चीज देख देख कर हमारी दिव्य द्रष्टि पर धुंधलापन छा गया उसको हटा देने के लिए वह वेचैनो हर समय काम करती रहती है।



(श्रीमती बृजबाला, मेरट)

वह तो हमारे हो गए पर क्या हम भी उनके हो गए कि नहीं। सद्गुरू की कृपा पा लेने के बाद जैसा हम सोचते है, क्या वह भी हमारे लिए ऐसा सोचते हैं, जब हम उनसे किसी तरह भी सभ्पर्क में आ जाते हैं?

जरा सोचिए अपने आपको अपने न्यायिक विवेक के कटघरे में रखकर शीघ्र ही जवाब मिल जाएगा, यदि हम अपना स्वयं analysis विक्लेषण करें। मालिक को पाकर, फिर ऐसा सद्गुरु पाकर जो युगों युगों से हमारे कई जन्मों का पुण्य बनकर हमारे सामने ग्राया है। उसे हमने इन ग्रांखों से देखा भर ही नहीं वरन् उसे प्राप्त भी कर लिया है, यानि उसनें हमें अपना लिया है। अपना सव कुछ दे डालने के लिए वह वेचैन है।

मालिक का कहना है कि जिस प्रकार सद्गुरू को प्राप्त करना कठिन है । उसी तरह योग्य शिष्य को पाना भी उतना ही कठिन है । पर अगर ऐसा भी है तो प्यार भरी याद सब स्रासान कर देती है । बस उसे प्रति सैकिन्ड याद करना शुरू कर दें फिर देखें । क्या मिलता है ।

मालिक का कहना है कि टेलीफोन का

श्रगर एक सिरा डायल टोन दे रहा है पर दूसरा चुप पड़ा है तो ऐसे संचार कैसे संभव हो सकता है। इसी तरह दैविकता का प्रभाव करने के लिए उनका (सद्गुरू का) सिरा तो ठीक है पर हमारा खराव है तो कैसे वह हम तक समाचार भेज सकेगा। यहां उसकी मजबूरी है! हमें श्रपना सिरा ठीक रखना होगा तभी वह दैविकता हममें भर सकेगा।

किसी भी तरह का अनुबन्ध (कान्ट्रेक्ट)
तभी सुचारू रूप से कार्य कर सकता है जब
गुरू शिष्य समान रूप से सहमत हों, बिना
किसी शर्त के, दवाब के बिना । तभी सहमति
कान्ट्रेक्ट का रूप ले सकती है । इसे ही कान्ट्रेक्ट
Enforcement कहते हैं यानी कान्ट्रेक्ट सही
रूप से चल रहा है ।

यही सिद्धान्त पूजा में भी मान्य है। देखा गया है कि कुछ स्रभ्यासी नए नए स्राते हैं तो थोड़े समय में ही उनको उच्चतम स्थितियाँ प्राप्त होने लगती है। जब कि बर्षों से पूजा कर रहे व्यक्ति पीछे रह जाते हैं। क्यों ऐसा होता है ऐसा इसलिए नहीं कि उनकी तरफ मालिक किचित मात्र भी पक्षतात करते होंगे!

नहीं वह सूर्य के समान सबको बराबर धूप देते हैं, वर्षा की बौछार भी बराबर देते हैं। पर यह तो हमारा कर्त्तं व्य है कि ऐसे अवसर का हम भरपूर लाभ उठाए ! जब प्रागाहित बरस रही होती है तो अपने आपको बाहरी व दुनियाबी बातों से अलग हटा कर, केवल उसमें ही लीन हो जाएं। तो क्यों नहीं वह हममें समाएगा। ऐसे में गन्दे व सड़े हुए संस्कारों की बरसाती औड़ कर बैठेंगे तो दें विकता में किस तरह और क्यों भीगेंगे।

सद्गुरू तो अपना पार्ट ही खेल सकता है। वह हमारा हर समय ध्यान रखता है। वह मौका तलाशता रहता है कब किसका कटोरा खाली मिलें वह भग्दें। पर जब हम अपना कटोरा खाली किलें वह भग्दें। पर जब हम अपना कटोरा खाली करके उसके आगे बढ़ाते ही नहीं तो वह किसे दें। और कब। यहीं हमें अपने आपको सही मायनों में आँकना है। खुद से पूछना है कि क्या हम ऐसा कर रहे हैं जो वह चाहते हैं। अगर नहीं जानते तो मालिक द्वारा लिखी गई पुस्तकों का बारीकी से अध्ययन करें। और मनन करें। उत्तर खुद ब खुद मिल जावेगा। वह जरूरी हें।

यह वह प्राथिमिक पुस्तकें हैं जो हमें स्रक्षरशः याद रहें। ग्रौर उन पर ही ग्रपनी दिनचर्या बना डालें। ग्रपनी ग्रोर निष्पक्ष व सतर्क नजर रखें। कहीं गलती न हो जाए। हमें पूरे प्रयास से ऐसा ग्रात्मिक—श्रृंगार करके ग्रपने प्रियतम के सामने जाना चाहिए कि कहीं भो हम उसकी दृष्टि से गिर न जाएं। इससे वह समय जो ग्रभ्यासी को सँवारन में खर्च होगा, वह उसकी ग्राध्यात्मिक उन्नति में लगा सकेंगे।

ग्रगर किसी प्रकार कोई दोष हमारे

प्रयत्न से दूर नहीं हो रहा है ! तो रात सोते समय मालिक से याचक होकर प्रार्थना करनी चाहिए । कमजोरी व दोष स्वयं दूर होने लगेगा।

श्रब नियमित पूजा व श्रभ्यास जो जन्म-जन्मान्तरों की मंजिल लमहो में तय कराता हो । उसे प्राप्त करने के लिये अपने को वया हम सक्षम बना रहे है। यदि नहीं तो अभी से प्रयत्न करें। तभी मालिक हममें प्रागा-हृति भर सकेंगे । श्री वाबूजी महाराज हममें प्रतिपल ईश्वरीय शक्ति चरम सीमा तक भरने को तैयार हैं। परन्तु देर तो हम ही कर देते हैं। उनके एग्रीमैंन्ट पर हस्ताक्षर तो हो गए, पर हमारे हस्ताक्षर स्वीकृति के होने में देरीं हो जाने के कारएा कान्ट्रेक्ट पूरा नहीं हो पाता । हम ग्रपना कर्त्तव्य निभाने में भ्रौर उसे भ्रपना सर्वस्व मानने में देर लगा देते हैं। वह तो हमें लपक कर ग्रपना लेते हैं पर हम ग्रपने कदम डरते डरते ग्रागे बढ़ाते है कुछ, डर, कुछ हिचक से । पर जो लोग उसके ग्रपनाते ही, बिना सोच विचार किए पूर्णातयः ग्रपने ग्रापको उसके हवाले कर देते हैं। यानि पूरी तरह बिना किसी शर्त के उसके हो जाते हैं। ग्रौर यही सोचते हैं Let They will he Done' वही ग्रसल माने में Self Surrender करते हैं। स्रौर स्रपनी स्थिति जिन्दा मूर्दे की तरह बना डालते हैं वही सही तरह से उसके समर्पित होते हैं। श्रगर हम जन्म जन्मान्तरों की बीमारी से पिन्ड जुड़ाना चाहते हैं तो अपने आपको पूरी तरह उन्ही की मर्जी से चलाएँ। जितनी कडुवी दवा वह खिलाएँ चुप करके खा जाएँ। जो दें वह स्वीकारें। जो छीने उसमें ग्रापत्ति न करें शोक न करें। जैसी जिन्दगी दें उसी

में मग्न रहें श्रौर इसके शुक्र गुजार रहें।

हर समय त्रियतम की याद मंजिल को खुद उसके दरवाजे पर ला देने को मजबूर करेगी। जितना हम उसे पाने के लिए बेचैन रहेंगे वह भी हमें पाने के लिए दस गुना ज्यादा बेचैन रहेंगे। प्रेम श्रीर लगन मँजिल को श्रासान कर देते है।

घृएगा व घमन्ड रास्ते के कांटे हैं। उन्हें पास नहीं ग्राने दें। यन्त्र, तन्त्र व टोटको से दूर रहै। ग्रन्य साधनाएं पूरी तरहत्याग दें। इनसे बिखरात ग्राता है। यह हमारे ध्येय से हमें दूर करती हैं।

ग्रभ्यासी को सँस्था का ग्रादर्श सदस्य बनना चाहिये। वह जहां से भी जिधर से निकले एक खुशवू फैलाता चला जाए । ऐसा व्यक्तित्व उसका होना चाहिए। तभी वह उसका कहलाने का अधिकारी है। कोई भी य्राचरण उसका ऐसा न हो जो संस्था को बदनाम करे। इसका पूरा ध्यान रखना चाहिये। ऐसा व्यक्ति संसार में रहकर भी उसकी ग्रोर ध्यान मग्न रहे । वह इस तरह संसार में रहे जैसे वह केडल उसका हुकूम बजाने के लिए ही धरा पर ग्राया हो । ग्रपने ग्राप को प्रतिनिधि । समभे मालिक नहीं । एक सच्चे ग्रभ्यासी का सच्चा धन या उसकी सम्पति जिस पर उसे गर्वं रहे वह है मालिक, मेथड श्रौर मिशन यही तीन M उसकी थाती है। इसकी वृद्धि और रख रखाव में ही उसका पूरा समय बीते। ऐसा करने से दो लाभ उसको मिलेगें एक तो नये संस्कार नहीं बनेंगे दसरा पिछले संस्कार कुछ विगाड़ नहीं सकेंगे। दिल की स्लेट कोरी रह जाएगी-जिसपर केवल एक ही (राम) नाम हो लिखा जाएगा कितना सरल उपाय है। वह सही ऋर्थ में संसारी होते हुए भी बैरागी हो जाएगा।

उपरोक्त स्रवस्थाएँ यदि हममें पूरी तरह उतर चुकी हैं तो भी हमें कुछ स्रौर ध्यान रखने योग्य बातें जीवन में उतारनी होंगी वह यह है।

१— ग्रपने मालिक की ही केवल प्राप्त करना हमारा लक्ष्य रहे । उसे Super Man मानना ही प्रथम सोपान है ।

२- गुरु को म्राज्ञा पालन करना चाहिए, विना उचित म्रमुचित का विचार किये हुए।

३- उससे कोई भी सँसारिक नाता जोड़ लें इससे प्रेम करने में ग्रासानी हो जाएगी, समीपता व ग्रपनापन स्वयं पैरा होने लगेगा।

४- पारस्परिक प्रेम से सँचार शुरू हो जाता है।

५- पूजा को मैकेनिकल नहीं बनने देना
है। पूजा सतत् स्मरण से निरन्तर चलती
रहे। हर काम को उसकी तरफ से श्राया
हुश्रा समभे श्रौर करते समय उनका स्मरण
बना रहें। इससे दो लाभ मिलेगे (श्राम के
श्राम गुठलियों के दाम) यानि कोई गलत
काम नहीं होगा, या कर पाएँगे, उसके
स्मरण में किया हुश्रा कोई भी कार्य सँवर
जाएगा। श्राध्यात्मिक लाभ के साथ-साथ
साँसारिक लाभ भी मिलेगा। सँसारिकता का
क्षय होते होते उसकी सभी पतावें लगातार
वृद्धि होती जाएगी।

श्रपने श्राराध्यदेव तथा भक्त में श्रविभज्य एकता होने से चेहरे परिवर्तित होते रहते है। समय का कुछ मात्र नहीं रहता। गुरु श्रगु श्रगु में सर्वत्र विद्यमान दिखते हैं। गुरु के भाव बिना बोले शिष्य में स्वयं उत्पन्न होते रहते हैं। इस स्थित में रहते रहते उचित व श्रनुचित काम स्वयं reflex action में होते हें।

ग्रन्त में श्री बाबू जो महाराज के कहे हुए यह शब्द स्वयं रास्ता ग्रासान कर देते हैं। जब वह कहते हैं कि ''एक बार याद की ली 'ग्राग' लगा देने पर मालिक को फिर याद करने वाले के बिना चैन कहाँ। बह उसकी ग्रोर देखेगा ही। जो ग्रभ्यासी केवल ग्रभ्यास ही करते हैं। दिन भर उसे कभी याद भी नहीं करते उनके सम्बन्ध खाली रस्सी रह जाते हैं। सम्बन्धों में विना जज्वात की याद के भुलसा देने तक की गर्मी पैदा हो सकती। यह प्रेम की वह ग्राग है जो एक बार सुलग गई तो फिर बुभाती नहीं, चाहे कितनी भी ग्रांधी ग्रौर तूफान ग्राएं। यह ग्राग एक बार जरा लगाकर तो देखे। याद की एक छोटी सो चिगारी सारी भौति-कता की दुनियाँ को राख कर देती है। ग्रौर हम ग्रसल की ग्रोर खुद वढ़ जाएँगी मंजिल ग्रासान होकर निकट ग्रा जाएगा"।

- अबाबूजी के पास कई ग्रभ्यासी जमा थे। श्रचानक एक को बीड़ी पीने की तलब लगी। उन्होंने उसे दबाने की कोशिश की, लेकिन वह जोर से भड़क उठी। बाबूजी एक दम खड़े होकर बोले. मैं किसी को बीड़ी पीने से रोकता थोड़ें हूं। जिन्हें पीना हो वे जाकर पी क्यों नहीं ग्राते ? श्रभ्यासी भाई भागकर बाहर गए श्रौर जल्दी-जल्दी कश लगाकर वापस श्राए।
- 🛠 गरीब खाने को खाता है ग्रीर ग्रमीर को खाना खाता है।
- मैं नया-तथा अभ्यासी था। एक दिन सुबह सुबह बाबूजी के पास पहुँ चने पर वे बोले आप आए हैं मगर मैं वीमार हूं और इनकम टैक्स का मामला भी आया है। खेर, आप बैटिए। दोपहर में उनके पास मैं सोच रहा था कि मैं गलत समय पर आया। बाबूजी को तकलीफ भी हुई और मेरी पूजा भी खास नहीं हुई। एकदम बाबूजी बोले, मैं परेशान हूं और तकलीफ भी है मगर काम बन्द नहीं है। मेरी दवा का असर छ: महीने बाद मालूम होता है।

अ% वाबूजी अ%

(श्री महेश्वरी दयाल सिंह श्री वास्तव, गोरखपुर)

श्री मद्भगवत्-गीता का प्राश्वासन है कि पलक भपकते मात्र में मनुष्य ईश्वर-साक्षात्कार प्राप्त कर सकता है। "किप्रं भवति धर्मात्मा" गीता। हमारे ग्रादि गुरू श्री लालाजी महाराज एवं श्री बाबू जी महाराज इसके ग्रकाट्य श्रसंदिग्ध उदाहरए। हैं। हमारे मिशन के कई श्रोष्ठ साथक केन्द्रीय क्षेत्र में पहुँचे हैं। किन्तु साथारए। श्रभ्यासियों की प्रगति में विलम्ब क्यों होता है?

उत्तर यही हो सकता है कि सम्यक उपलब्धि के लिए सम्यक् साधना ग्रावश्यक होगी । सहज ग्रौर सम्यक् के बीच भ्रम (Confusion) नहीं होना चाहिये। सहज ही सम्यक् है, परन्तु साधारण से भिन्न इस ग्रथं में है कि हम उन सामाजिक नियमों को प्राकृतिक रूप से ग्रपने में प्रकृतिस्थ नहीं करते। उनसे दूर ही नहीं ग्रपितु उनसे पला-यन करते हैं। यही सहज को ग्रसहज बनाना है। सहज मार्ग की यही कि नाई है। सहज की ग्रसहज ग्रौर जो ग्रसहज है उसे ही सहज मान लेना। प्रश्न का उत्तर ग्रपने सहज मार्ग की चतुर्यग्रोम प्रार्थना में किहित है।

'हे नाथ' तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय हैं'।

ग्रथांत यह मानव जीवन ही एक ऐसा उपकरण हमें कृपा-पूर्वंक प्रदान कर दिया गया है, जिसके समुचित उपयोग से ईश्वर साक्षा-त्कार प्राप्त किया जा सकता है । ग्रतएव इस की ग्रनुपम उपादेयता ग्रौर इसके रहते प्रत्येक क्षरण की सार्थकता को हमें हर क्षरण ध्यान में रखना ग्रावस्यक है ।

'नाथ' क्या ? जिसका ग्रथ न हो ग्रौर जिसका प्रारम्भ नहीं, फिर उसका ग्रन्त कहाँ ? ग्रनादि एवं ग्रनन्त । A limitness expanse of time and all dimensional space, शत्रु मित्र ग्रनुकूल प्रतिकूल रुचिकर ग्ररुचिकर सब का उसी एक तत्व में पर्यंवसान ग्रौर उसी विचार मन्दाकिनी में ग्रपने विचारों का ग्रलोप विसर्जन ।

हमारी ऐषएाएं ही परमात्म-ग्रंशी हमारीं ग्रत्यत्त निर्मंल ग्रात्मा को जीवात्मा की संज्ञा दे देती है। इन के कारण ही यह जीवात्मा ग्रपने ग्रसली स्वरूप को भूल गया है। एक ही तत्व होते हुए भी उस गरिमा मय पद पर ग्रासीन नहीं हो पाता है। ग्रतएव हमें भाव-नाग्रों के प्रति ग्रासक्ति का त्याग करना ग्रनिवार्य है।

मालिक ही एक मात्र स्वामी श्रौर इब्ट है। श्री बाबूजी महाराज का कथन है कि एक पग हमारी श्रोर चलो हम चार पग तुम्हारी श्रोर चलेंगे। इसका भाव क्या है? मालिक की श्रोर चलने से संसार के प्रति व्याप्त श्रासक्ति का त्याग या प्रभु के प्रति उस सब का समपण। तब मालिक हमारी श्रोर हमसे चतुर्गुणी वेग से चलेंगे।

'बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है !, ऋधिकाँश ग्रभ्यासियों में यह भ्रम व्याप्त है, कि एक सुहानी भोर में श्री बाबूजी महाराज की विशिष्ट कृपा भरी प्राणाहुति लहर श्राएगी श्रीर हमें केन्द्र में पहुँचा देगी। यह भ्रम है। मालिक में क्षमता या संदिच्छा का श्रभाव नहीं है। किन्तु हममें ग्रहण शीलता एवं सहायता की माँग का श्रभाव श्रवश्य है। वे तभी सहायता देंगे। जब हम सच्चे हृदय से, प्रबल इच्छा से सहायता की मांग करेंगे, श्रौर उनके श्रमृत-कर्णों को संजोने के लिए श्रपने को निर्मल, स्वर्ण-पात्र में परिवर्तित कर लेंगे।

- क्ष मैंने अपनी Past life की reading की । मैं बनिया था। बनिए की कन्जूसी की tendency मुक्तमें अब भी बाकी है। बनिया एक पैसा बचाएगा और उसके पीछे सौ रूपये खर्च कर देगा।
- अ मैंने डर भगाने के लिए ''जय गुरू महाराज की'' मंत्रित कर दिया है पर सबको इसलिए नहीं बताता कि वे समभेगे अपनी जय बुलवा रहा हूँ।
- अर्ड ईश्वर बड़ा चालाक है वह हमेशा किसी की मौत के लिए कोई न कोइ वजह हुँढ़ लेता है जैसे ऐक्सीडेन्ट, दीमारी वगैरह ग्रौर ग्रपने ऊपर कोई दोष नहीं लेता।
- अप्रिको एक किस्सा सुनाता हैं। एक बार मजनूं के पास जिब्राइल फरिश्ता जाकर बोला अरे मजनूं। खुदा ने तुमको याद किया है कि तुम्हें किस काम के लिए भेजा था, और तुम क्या करने लगे। जितना तुम लैला को प्यार करते हो उसका थोड़ा हिस्सा भी खुदा को करते तो अब तक फरिश्ता बन जाते। चलो, खुदा के पास चलो। मजनूं बोला, खुदा से कह देना-मजनूं को, खुदा की जरूरत क्या है। अगर वह जरुरत समभे तो लैला बनके आ जावे।

\*\*\*

(पूज्य बाबूजी महाराज)

सहज मार्ग)

( १७

(कु० विभा डींगर, सीतापुर)

इस पाथिक जगत का प्रत्येक करा स्रलग अलग है किन्तू सजातीय हो ग्रथवा विजातीय सभी तत्व ग्रापस में सुसम्बद्ध है ग्रौर इसके फलस्वरूप संसार का एक रूप है एक ग्राकार है। इस चिपकाव को कोई भी संज्ञा दी जाय किन्तु बस्तूतः वह विश्वप्रेम ही है । इसी प्राकृतिक चिपकाव के कारग समाज, परिवार श्रादि का संगठन सम्भव हो सका है। इस प्रकार यदि हमको, इस जगत को अपने रूप श्रौर श्राकार की रक्षा करनी है श्रौर विखराव को बचाना है तो हमें विश्व-प्रेम को ग्रपनाना ही होगा । उसकी सीमायें घटाते रहने पर एक स्तर पर हम अर्केले रह जायेंगे और यदि विखराव को वहाँ भी न रोका गया तो प्रकृति से टकराव होगा स्रौर पूर्ण बिखराव की स्थिति ग्रा जाएगी।

ग्रब प्रश्न उठता है कि परोक्ष रूप से कार्यरत विश्व प्रेम को कैसे ग्रपनाया जाय ग्रथवा ऐसे कहा जाय कि जगत के ग्रगु ग्रथवा महत् स्वरूप से किस प्रकार प्यार किया जाय। समस्त जगत से प्रेम करने का एक रोस्ता यह है कि उसे उसकी सम्पूर्णता में ही प्यार किया जाय जो ग्रसम्भव सा लगता है। दूसरा रास्ता यह है कि उसमें मूल स्त्रोत से प्रेम किया जाय जो स्वतः फैलकर समस्त जगत में व्याप्त हो जाएगा। ग्रनुभव से स्पष्ट हुग्रा है कि दूसरा तरीका ही ग्रधिक सुविधा

जनक है।

पुनः प्रश्न उठता है कि वह मूल स्नोत कौन सा है जो समस्त जगत का ग्राधार है। वैज्ञानिकों के पास इसका उत्तर ग्रभी नहीं है। कुछ नये वैज्ञानिक ग्रात्मा परमात्मा की बात भी करने लगे हैं किन्तु ग्रध्यात्म वादी जगत ग्रनन्त काल से ईश्वर को जगत का स्नोत मानता ग्राया है ग्रौर उससे प्रेम करके ग्रनेक मनीषी विश्व-प्रेम का सफल प्रयोग कर चुके है।

क्या प्रत्येक व्यक्ति द्वारा ईश्वर से सीधा सम्बन्ध स्थापित किया जा सकता है ? उत्तर नकारात्मक ही होगा। तब फिर जगत के स्रोत से प्यार करने की विधि क्या होगी। बिचारकों ने ग्रनेक शताब्दियों तक विविध प्रकार से प्रयोग किए और इस नतीजे पर पहुँचे कि प्रत्येक मानव की बनावट बही है जो ब्रह्मांड की है ग्रीर जिस प्रकार ग्रीर जो चेतना जगत में व्याप्त है, वही मानव में भी मौजूद है। मानव की यह चेतना जव 'स्व' से अलग हो जाती है तो वह जगत की चेतना से मिल जाती है ग्रौर मन्ष्य प्रकृतिलय जाता है ग्रौर जब उसका सिमटाव बढ जाता है तो उसकी चेतना मात्र identify के रूप में रह जाती है श्रीर वह ईश्वर में लय हो जाता है। ऐसा

लीन पुरुष ही ईश्वर होता है। मनुष्य ऐसे पुरुषोत्तम अथवा ब्रह्मानिष्ठ व्यक्ति से निकटतम सम्बन्ध जोड़ लेने पर निश्चय ही ईश्वर से सम्बन्ध हो जाता है।

ब्रह्मनिष्ठ व्यक्ति की पहचान क्या है? प्रथम तो ऐसे व्यक्ति से चेतना की घार चलती रहती है और उन घारों को किसी भी स्थान विशेष पर केन्द्रित कर सकता है जिसके फल स्वरूप उसके निकट बैठने वाले अथवा उससे सम्बद्ध ब्यक्ति की चेतना निरन्तर ऊपर की ओर उठती रहती है उसे अपने चारों और से हटाकर अपने में स्थापित कर देती है। दूसरे वह ब्रह्मनिष्ठ होने के कारण जगत के मूल में स्थित रहता है और जब नीचे आता है तो ईश्वर की विशेषताएँ उसकी अपनी बन चुकी होती है। वह उस अवस्था में भी अपने को भूल चुका होता है और प्रत्यक्ष होते हुए भी परोक्ष रहता है।

वया हमें इस परिभाषा पर खरा उतरने वाला और ईश्वरोय विशेषताओं का स्वामी मिला है ? हम सब अपने अपने दिलों से इसका उत्तर पूँछे तो ज्ञात होगा कि हमने तो ऐसा कोई व्यक्ति नहीं पाया किन्तु वह हमें पा चुका है। अब हमें उसे पाना है और जिस प्रकार वह अपने ईश्वर का हो रहा हैं उसी प्रकार हम भी उसके हो रहे।

इस हेतु हमें उससे सम्बन्ध स्थापित करना होगा। परोक्ष से सम्बन्ध बनाना वैसा ही किंटन है जैसा ईश्वर से सम्बन्ध होना, किन्तु दैवो चेतना युक्त उसके मानव रूप से सम्बन्ध स्थापन कोई किंटन कार्य नहीं है। हमें उससे रागात्मक सम्बन्ध स्थापित करना होगा और उस सम्बन्ध को सभी दृष्टिकोणों से पूर्णता देनी होगी। पूर्णता देने हेतु हमें उससे प्यार करना होगा। निकटता बढ़ने पर जैसे दूर के दृश्य स्पष्ट होते चलते हैं उसी प्रकार उसका व्यक्तित्व हम पर उजागर होता चलेगा और उसके उस पक्ष से हम सम्बन्ध होने लगेगे जो इस समय परोक्ष है, अननुभूत है। अन्ततः एक समय ऐसा आयेगा जब वह पूर्ण रूप से हमारे अनुभव में आ जाएगा। यही नहीं हमारी चेतना का उसमें विलय हो जाएगा। और तब हम उसके व्यापक व्यतित्व में अपने को खोकर स्वयं 'वह' वन चुके होंगे।

किन्तु हमें यह ध्यान रखना होगा कि यह एक प्रकार की प्रत्यक्ष से परोक्ष की ग्रोर यात्रा हैं ग्रौर किसी एक ठिकाने पर रुक रहने या उससे मोह उत्पन्न कर लेने पर यात्रा पूर्ण नहीं होगी। जहां सृष्टि क्रम परोक्ष से प्रत्यक्ष कीं ग्रोर है वहीं विलय प्रत्यक्ष से परोक्ष का मार्ग है। हमारा श्रद्धास्पद, हमारा पूज्य दो-रुखा है ग्रौर हमें उसके दोनों रुखों को प्यार करते हुए एक रुख से ग्रारम्भ करके दूसरे रुख का ग्रनुमव करना है, उसे पाना है ग्रौर वही होना है।

इस साधना का मूल मन्त्र प्रेम हैं प्रेम केवल देना है, लेने के लिए उसमें कुछ नहीं है। यह दिल की एक दशा है और इसे अपने ऊपर आरोपित नहीं किया जा सकता। प्रेम करने वाला अपने प्रेम को नहीं जानता। वह कितना भी प्रेम करे कम है। प्रेम की कोई सीमा नहीं है। इसका चरम अपने 'स्व' को भूल जाने पर ही होता है। स्राज्ञा पालन प्रेम का प्रथम सोपात है और यहीं से अभ्यास का आरम्भ होता है।

"सहज मार्ग" एक सर्वथा नवीन दर्शन है जो सहज मार्ग के संस्थापक के व्यक्तिगत अनुभवों पर आधारित है। उसमें कुछ भी उधार लिया हुम्रा नहीं है। सहज मार्ग के संस्थापक [परम श्रद्धेय श्री बाबू जी महाराज] ही हमारे आदर्श और उदाहरएा हैं। म्रपना आदर्श एवं उदाहरएा बनाये रखना कौन नहीं चाहता ? कौन है जो प्रारापण से यह चेष्टा न करेगा कि भले ही उन्हें बनाये रखने में म्रपना सभी कुछ नष्ट हो जाय पर उन

पर ग्रांच न ग्राने पाये।

हम सभी का सौभाग्य होगा यदि हमारा शरीर प्रार्थना का उपकरण बन जाएगा श्रौर हमारी एक एक सांस, हमारा प्रत्येक विचार श्रौर हमारी हर क्रिया झाश्य है हमारा सम्पूर्ण जीवन परम श्रद्धेय श्री वाब्जी के स्वास्थ्य एवं दीर्घांयु—लाभ के लिए जीवन्त तड़प में परिवर्तित हो जायेगा। प्रेम पूर्वक उनकी स्राज्ञाये मानते हुए, सम्पित होकर उन्हें स्रपने बीच सदा सर्वदा बनाये रखने हें। स्रपने जीवन को कार्यनाय बना डाजना ही साधना का प्रथम चर्गा है।

● जहाँ उल्<mark>लू र</mark>हता है ग्रौर कुछ रहने नहीं देता । जहाँ रा<mark>जयोग</mark> हो, वहां ग्रौर कुछ <mark>नहीं</mark> रह सकता ।

प्रश्नः- रामचन्दर तो कोई शब्द नहीं है। रामचन्द्र सही है। ग्राप ग्रपने को रामचन्दर क्यों कहते हैं ? उत्तरः- रामचन्द्र तो हमारे Master थे। हम तो रामचन्दर ही हैं।

प्रश्नः- वाबूजी । तीन वार ग्रा चुका, मगर मेरी नौकरी नहीं लगी । उत्तरः- [तब वाबूजी रिटायर हो चुके थे] नौकरी लगे भी तो कैसे ? तुम ग्राए ग्रब हो । पहले ग्राते जब मैं नौकर था तो तुम्हें भी नौकरी मिल जाती । ग्रव तो मेरी ही नौकरी नहीं रही ।

चिन्दू (बाबूजी का पोता) का एक दोस्त है। उसने दोस्त से कहा कि बाबा से कुछ भी माँगना हो बस रो दो।

水水 水水

(पुज्य बाबूजी महाराज)

सहज मार्ग) ( २० ) (मार्च, मई १६८३

(श्री रामदास सिह-रिविलगंज, बिहार)

संसार में विशेषकर भारत में जनसंख्या द्रुत गति से बढ़ती चली जा रही है। इसे नियंतित करने के वैज्ञानिक उपाय प्रायः स्रभी तक पूर्ण सफलता नही प्राप्त कर सके हैं। लेकिन इस मानव मेला में वास्तविक मन्ष्य कितने हैं ? इनकी संख्या नगण्य ही है। एक जोड़े हाथ, पैर श्रीर मस्तिष्क युक्त यह मानव शरीर धारी प्रांगी मनुष्य कहलाने का अधि-कारी नही बन जाता । उसे मनुष्य कहलाने के लिए प्रकृति का समरूप "ईश्वर के समीप एवं सदयज्ञा प्रजा मुख्टता" के अनुकूल मानव-मात्र का कत्यारणकारी एवं शुभ चिन्तक होना श्रावश्यक है। ऐसी स्थिति में जहां मनुष्य का ही ग्रभाव हैं, संसार यदि विनाश के कगार पर चला आया है, सर्वत्र स्रशान्ति स्रभाव एवं ग्रसंत्रलन तथा पारस्परिक गला घोटने का दश्य दिष्टगोचर हो रहा हैं, तो इसमें ग्रारचर्य की कौन सी बात है ? ग्रमानवीय तत्वों से ग्राशा ही क्या की जा सकती हैं?

सहज मार्ग एक साधना पद्धति हैं। इसका एक मात्र इहेश्य ईश्वरलीन होना हैं। इस पद्धति में अन्य साधनों के साथ रात्रि के पूर्व चरण में अभ्यासी को इस कामना सहित ध्यान लगाने को कहा गया है कि उनको श्रौर उनके सभी श्रभ्यासी भाई बहनों हें को भगवान (बाबूजी, की भक्ति, प्रेम, सतत् स्मृति की प्राप्ति एवं वृद्धि हो रही है। श्राँखें बन्द करके मन को हृदय में स्थिर करके १५ मिनट तक बैठना कोई बड़ी बात नहीं है। हम देखते हैं कि गंगा-सरयू के तट पर महात्मा लोग मनों धूप-श्रन्न एवं घी यज्ञ में श्राहुति देते हैं। श्रखण्ड राम नाम का सामू-हिक जप ध्विन विस्तारक यंत्रों की सहायता से करते हैं। इन यंत्रों का उद्देश्य होता हैं— मानव कल्याग एवं विश्व-शान्ति । इनमें निहित कष्ट, समय एवं परिश्रम की नुलना में ध्यान लगाने में क्या रखा है।

प्रकृति एक विशाल मशीन के समान है। देवता एवं देवियाँ इस मशीन के पुर्जे मात्र हैं जिनका एक निश्चित कार्यं मशीन के अन्दर ही होता है। इस मशीन का वास्तविक संचालक मनुष्य है। मनुष्य के पास मन होता है जिससे वह सोचता है कि मनुष्य का चिन्तन प्रकृति को प्रभावित करता है। प्रकृति उस चिन्तन के अनुकूल वातावरण का निर्माण कर देती है जिससे मनुष्य का चिन्तन साकार रूप धारण करता है।

मानव चिन्तन को हम तीन भागों में विभक्त कर सकते हैं। १-पाशविक २-मानसिक काम, वासना, क्रोध, एवं लालच से सम्बन्धित इच्छायें पाशिवक घरातल पर होती हैं। मानसिक घरातल पर श्रात्म-विकास, श्रात्म-उन्तित एवं श्रात्म-पराक्रम की वृद्धि की कामनायें श्राती हैं। श्राध्यात्मिक घरातल पर श्रात्म- साक्षात्कार (Reallsation) की कामना होती है।

ये सभी कामनाएं, प्रकृति को, तदनुरुप वातावरण का इच्छुक के ग्रास पास निर्माण करने को विवश करती हैं। इस तरह ग्रपने ग्रन्छे या बुरे विचारों द्वारा हम वातावरण को प्रभावित करते हैं। इसके बाद मन प्रभावित होता है ग्रौर हृदय भी इसके प्रभाव से विचत नहीं रह पाता है।

जव पृथ्वी पर वास्तिविक मनुष्यों का स्रभाव हो जाता है. श्रौर विन्तन में पाश-विकता की वृद्धि हो जाती है, तब पृथ्वी पर स्रगाजकता अत्याचार सभाव, अनाचार एवं हिंसा प्रतिहिंसा की वृद्धि हो जाती है। न्यूटन के जाति विषयक गति विषयक तृतीय नियम के अनुसार प्रत्येक क्रिया की प्रतिक्रिया उसके समान श्रौर अनुपातिक होती है। श्रतः मानव समाज जव एक बार पतनोन्मुख हो जाता है तो उसे रोक सकना श्रौर सुधार कर देना प्रायः साधारण मनुष्य एवं राजनैतिक नेताश्रों के लिए असम्भव हो जाता है। ऐसो स्थिति श्राज सारे विश्व में वर्तमान है।

इसमें परिवर्तन करने के लिए भ्रवतार की भ्राबश्यकता पड़ती है। प्रकृति हमारी माँ है। कोई भी माँ भ्रपतो सन्तात का विनाश श्रपनी ग्रांखों से देखना पसन्द नही करती है। श्रतः प्रकृति की माँग पर ही श्रवतार (ईश्वर) को मानव शरीर में स्राना पड़ता है। स्रवतार का मन सिर्फ ग्राध्यात्मिक कामनाएँ ही करता है । इसके फलस्वरूप प्रकृति की मशीनरी ठीक से काम करने लगती है। वातावरण का शुद्धिकरण ग्रारम्भ हो जाता है। श्राध्यात्मिकता की लहरें हिलोरें लेने लगती हैं। ग्रल्प त्याग एवं नाम मात्र की साधना से ही इच्छुक ब्यक्तियों को उच्चतम श्राध्या-त्मिक स्थितियाँ प्राप्त होने लगती हैं। लेकिन पाशविक एवं मानसिक स्तर की कामनाएँ पूर्णतः नष्ट नहीं हो पाती हैं। स्रतः इस धरातल पर स्थित लोगों को ग्रपने चिन्तन का फल भोगना ही पडता है। स्वाभाविक भी है, यदि नदी समुद्र की ग्रोर प्रवाहित न हो श्रौर उसमें विलीन न होना चाहे तो समुद्र क्या कर सकता है ? वह तो नदी के पास जाने में सर्वथा ग्रसमर्थं ही है। इसी तरह श्रवतार की उपस्थिति भी श्रनाध्यात्मिक व्यक्तियों को कोई लाभ नहीं पहुँचा सकती वल्कि वातावरण की शुद्धि की प्रक्रिया के फल स्वरूप उन्हे ग्रपने कार्यों एवं चिन्तन का फल शीझ ही भोग लेना पड़ता है क्यों कि भोग के विना संस्कार का नाश हो ही नही सकता। इस तरह इन्हें कष्ट ही होता है।

ग्राज का समय मानव इतिहास का स्वर्ण युग है। लेकिन हमारा दुर्भाग्य यह है कि हम ग्रपने महा पुरुषों का मूल्यांकन उनके पार्थिक जीवन में समुचित रूप से नहीं करते हैं। राम कृष्ण ग्रवतार थे। ग्राज यह तथ्य निविवाद है। लेकिन उनके जीवन काल में सिर्फ थोड़े से लोगों ने ही उनकी

बास्तिविकता की परख की जिनमें हनुमान एवं ग्रर्जुन प्रधान थे। ग्राज भी ग्रवतार हमारे साथ हमारे ही समस्त नर जीवन में विद्यमान हैं। ग्रन्य ग्रवतारों की ग्रपेक्षा इनके समीप जाना बिल्कुल ग्रासान हैं। सिर्फ ईश्वरलीन होने की कामना दृढ़ होना ग्रावश्यक है। जिन लोगों को ग्रवतार की उपस्थिति की परीक्षा करने की कामना हो वे इसे ग्रासानी से घर बैठे कर सकते हैं।

"To test His presence as my master suggests, I may say, let any one who wishes, to meditate for sometime sincerely thinking that he is receiving spiritual impulse from the great personality in existence and feel and Judge whether he received it or not, If he does, it is a sufficient proof of His existence.

An other sure method to discover Him is to meditate for it for Sometime Continuously with Confidence. These are simple methods by which one can feel and realise His presence in the world &

Can even Irace out His actual Where about" (A peep in to Sahaj Marg Page 183)

अतः प्रकृति की प्रक्रिया को समभ लेने के बाद हम अपनी १५ मिनट की प्रार्थना एवं साधना का सही मूल्यांकन कर सकते हैं। हमारी कामना हमारे भाई-बहनों का आध्या-रिमक कल्यारण स्वरूप ग्रभ्यासी के ग्रास पास श्राध्यात्मिक वाताबरमा का निर्मांम प्रकृति कर देती है। मन ने ऐसी कामना की इसलिए उसमें ग्रध्यातम की लहरें क्रमशः बढ़ने लगती है । हृदय ने इस कामना की स्वीकृति दी इसलिए हृदय भी ग्रध्यात्म सागर में विलीन होने लगता है। कितना ग्राश्चर्य है कि हम प्रार्थंना दूसरों के लिए करते हैं ग्रौर उसका प्रभाव सर्वेप्रथम हमारे मन, हृदय ग्रौर वाता-वरण पर पड़ता है ग्रौर हमसे विकिरण की प्रक्रिया द्वारा दूसरों को प्राप्त होता है। इतना ही नही वातावरण की शुद्धि एबं विकिरण द्वारा ग्रपने बाबू जी का बोभ भी कुछ ग्रश में हल्का बनाते हैं।

''ग्राम के ग्राम गुठली का दाम'' भला ऐसी सहज एवं प्रभावशाली साधना कौन ग्रभ्यासी भूल सकता है।''

(श्री चुन्नीलाल वरू, हैदराबाद)

जब से मैंने सहज मार्ग ग्रपनाया है तब से ग्रब तक फायदा ही फायदा हुग्रा है, मैं बचपन से ही सच्चे गुरु की तलाश में था जो भगवान की प्राप्ति के लिए सही रास्ता बता सके । मुभे ग्राखिर १९७४ में सच्चे गुरु मिल गए।

फायदे तो बहुत हुए नौकरी ग्रच्छी चलने लगी, तरक्की पर तरक्की ग्रच्छी तनख्वा । मुभमें बहुत सी बुरी बाते ग्रच्छी होती गई । बह तब मालूम हुई पहले मुभे Lal लाल से पुकारते थे । फिर चुन्नीलाल नाम से, फिर नाम के ग्रागे जी ग्राने लगा । फिर Staff के ग्रादनी कहने लगे पहले जैसे ग्रब तू नही है । बदल गया बहुत ।

मुफे दमें (Asthama) की बोमारी थी यह भी कम हो गई, अब नहीं के बराबर बोमारी रह गई है। यह सब बदलते कई साल लग गये। सभी अभ्यासी अपने घर के भाई बहन नजर आते है। कोई जाना— पहचाना नजर आता है कि इसे कहीं देखा है। स्वभाव में कुछ फरक (Changes) नजर आने लगा।

जब पहली बार वसंत पन्चमी को शाहजहांपुर

जाना था, तो डाक्टर का कहना था कि वहां की ठंड तुम्हारे लिए खतरा है। तो मैं इन्जेकशन, दवा गोली, सब कुछ लेकर तैयारी करके शाहजहाँपुर गया। मगर मुभे वहाँ कुछ भी नहीं हुआ। जब मैं वापस आकर डाक्टर से मिला तो ताज्जुव करता रह गया। मुभे कुछ होने वाला नहीं है, पक्का विश्वास कि जिस के पास जा रहा हूँ वे ही संभालेगे सोचकर गया था। भरोसा जिस पर किया जाए वह सब कुछ देख लेता है। यह देखने ग्रौर अनुभव करने की बात है।

किसी ने दिल की बात सुनी हैं ? मैंने सुनी घर में । मैं शाम के समय cleaning करने बैठा था । कुछ विचार में खो गया, उसी वख्त दिल (हृदय) से ग्राबाज ग्राई कि चुप बैठे । उसका वर्णन किन शब्दों में करूं मेरे में उतनी ताकत नहीं हैं । एक क्षरण में यह सब कुछ हो गया । दो बार एक ही ग्रामुभव सालों के बाद हुग्राः- वह इस प्रकार हैं:- प्रिसेप्टर भाई साहव हमारी घर वाली को व्यक्तिगत सीटिंग दे रहे थे मैं बाहर बैठा था । थोड़ी देर बाद मेरा सर भारी होने लगा, नींद जैसे भोका ग्राना लगा । वह त कन्ट्रोल किया कि नींद न ग्रा जाए । मगर

एक मिनट के लिए ग्रांख वन्द हो गई। उस में मैं कहाँ खो गया बाबूजी जाने।

दूसरा अनुभव १६८२ में एक प्रिसेप्टर भाई किसी को सिटिंग दे रहें थे। मैं बाहर टहल रहा था अपनी बारी के लिए। थोड़ी देर में मैं बाहर कुर्सी पर जा बैंठा। क्यों मुभे नही मालूम, शायद मुभे प्राणाहृति मिलती थी। बाद में प्रिसेप्टर साहब ने कहा कि Over flem होकर दूसरों को सिटिंग मिल रही थी। पहले मुभे किसी काम में विश्वास नजर नहीं ग्राता था। जब से मैंने मास्टर पर छोड़ दिया, तब से सब काम कामयाब होने लगा। जो भी हमारे घर हाते हैं ग्रागे कहते ग्राप के घर में सुकून ग्रीर शांति महसूस होतीं है। मेरी इच्छाएं कम होती जा रही है।

शाहजहाँपुर बसन्त पन्चमी के रोज शाम के समय मैं ग्राश्रम में पूजा से कुछ जल्दी जा कर बैठ गया। बहुत से अभ्यासी स्रारहे थे पूजा का समय हो रहा था। बैठे बैठे पूजा में बैठ गया मैं ऐसा खो गया कि, वाजू बालो की ग्रावाज तक नहीं सुनाई दी, नहीं भाई की ऋावाज ! मैं सुध बुध खो बैठा। जैसे मुक्तमें कुछ भी नहीं है। मैं हूँ, नहीं, जैसे मेरा शरीर नहीं है, दिमाग नहीं है। कछ विचार तक नहीं थे । Head Beaty स्नाई नही दे रही थी। न स्रंबेरा ना उजाला यह कैंसी कन्डीशन थी वह तो बाबूजी जाने किसी ने मुभ्रे धक्का दिया कि भागे सरको बाबू जो ग्राये है। तब होश में ग्राया कि नह, कान में सुनाई दिया वाबू जी ने कहा पूजा ग्राराम से करो ! सोच में पड़ यगा दिन हैं या रात।

- १] एक ग्रनुभव:— जब हम सब भाई-बहन ग्रभ्यासी गएा बस में शाहजहांपुर बसंत पन्चमी का उत्सव समाप्त कर देहली जा रहे थे। रास्ते में बस रोड पर स्लिप होकर खेत में जा रूकी। हम सब किस प्रकार बिना ग्राँच ग्राए बच गए "वही जाने"
- २] दूसरा अनुभव: दो साल पुराना है। शाहजहाँपुर का वसन्त पन्चमी का उत्सव समाप्त कर हम सब अभ्यासी देहली वस में जा रहे थे। शाम के वस्त वह बस एक नहर में जाकर गिरने वाली थी। मगर एक (स्टोन) गार्ड को लगकर बस की दिशा बदल जाने से हम सब बाल बाल बच गए। यह बचाने बाला वही है जिस पर हमने सब छोड़ दिया है।
- ३] तीसरा अनुभवः न ता० १८-६-८२ को, रोज की तरह मैं काम पर गया अपनी डिलीवरी हैवी वैन लेकर बारह बजे के बक्त माल कम पड़ने पर दूसरा लोड लेने कम्पनी को गया। लेकर बापस मार्केट में ग्राया। सिनेमा में माल (Soft Drinks) सप्लाई करनी थी। उस वक्त सिनेमा छुटा, खूव भीड़ थी रोड़ दो तरफ से जाम था। सायिकल पर सवार होकर जाना ना–मुम्किन था, तो मेरी हेवी गाडी (लोरी) कैसे जाती। तो बाजु में लेने के लिए ब्रेक मारा । मगर ब्रेक फेल हो गया । पैडल पूरा ग्रन्दर चला गया। रोड उतार पर था। हेन्ड ब्रेक काम नही कर रहा था। गाडी का गियर में कर लिए। मगर गाडी उतार में चले जा रही थी। ट्राफीक जाम था। लेफ्ट साइड में बस, ग्राटो, पब्लिक ठहरे हुए थे । हमारे दो हेल्परपुकार रहे थे ''दूर हटो ब्रोक फैल हो गया।'' मुफे

होश नही था कि मैं क्या करूँ, सामने देख रहा था कि हर किसीं को कुचलते चला जा रहा हूं। पब्लिक भाग रही थी। मैं समभा पीछे कम से कम १२ ब्रादमी मर गए होगे। बस स्टाप के पास थोड़ी जगह दिखी । दो ग्राटो-दो चार साईकल रिक्शा को कुचलते टक्कर देते हुए दीवाल को कांस में टक्कर मार कर, फुट पाथ पर गाडी चढ़ा दी। डीजल टैंक फट गया। डीजल बहने लगा। गाडी रूकी । पब्लिक जमा हो गई। वहाँ पर दो चार पुलिस वाले थे। सब कन्ट्रोल कर लिया गया। न मुभे डर लगा, न घबराया न हाथ पैर काँपे। मैं पुलिस के साथ पुलिस टाऊन गया । कम्पनी के मैंनेजर भ्रौर मैंकेनिक ग्राये । जिसने भी यह सीन, दृश्य देखा, सब यही कहते मुभ्ते सुनाई दिये कि 'बाह' उपर बाले का हाथ जो तुमको बचाया श्रौर एक ब्रादमी भी नहीं मरा पुलिस भी वाले खूब तारीफ कर रहे थे कि ट्रक जिस ग्रन्दाज में रोका, ग्रौर एक्सीडेण्ट में ग्रादमी नही मरा। जो कुछ भी हो जिस शक्तिने मुर्फेबचाया उसको कितनी तकलीफ हुई होगी, सो वही जाने । मैं इस एक भयानक (हादसे) से बचा । मेरा ग्रनुभव बस यही कि—

ग्रच्छा दिन ग्राज का दिन महा पाप डर ग्रच्छा तोहफा माफी (क्षमा)

ग्रब मुभमें किसी चीज या वस्तु की चोह नही हैं। हर स्थित में सन्तोष महसूस होता है। मुभे सच्चे गुरु की तलाश भी थी सो मिल गए। ग्रब उन पर है। हमारे गुरु हजारों साल हमारे साथ रहें। उनकी तबीयत ठीक रहें यह हम सब ग्रभ्यासियों की प्रार्थना है। देखने में ग्राता है मुभे कभो-कभी ग्रभ्यासी गएा ग्रापस में लड़ते हैं। एक दूसरे का ग्रपमान करते हैं। भूठा इल्जाम लगाते है। ऐसी बात न होनी चाहिए। वह तो सब कुछ समभता है। दो ग्राँखे उनकी टी.वी. की तरह हर जगह देखती रहती है। वे तो Silence है। कुछ बोलते नहीं। ग्रकल मद को इशारा काफी है।

- ॐ जिसमें जितनी कमी है उसमें उतना जोश है । जिसमें जितना होश <mark>है वह उतना</mark> खामोश है ।।
- अध्यात्रा के दौरान एक साहब ने कहा, बाबूजी, हम शाहजहाँपुर स्रायेगे तभी पूजा शुरू करेंगे। बाबूजी—जरूर स्नाइएगा। स्नापको दो तोहफे मिलेगे, यहाँ बहुत होते हैं। प्रश्न—वे क्या हैं:? बाबूजौ—मक्खी स्नौर मच्छर।

**%**8%

(पूज्य बाबूजी महाराज)

सहज मार्ग)

( २६ )

## **\* प्रणाम \***

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

श्रीमती एस० पुनेठा, पिथौरागढ़ (उ०प्र०)

नवजीवन के दिनमान ! तुम्हे प्रतिपल प्रणाम, प्रतिक्षण प्रणाम ! युग युग से निष्पंदित, निश्चल जड़ प्रस्तर सा मानव जीवन, भूठे व्यवधानों का प्रतीक यह जर्जर, बन्जर, दीन हीन, प्रकाश के स्वामी तुम देने ग्राए नव सहज धाम, प्रतिक्षरा, प्रतिपल तुमको प्रसाम ।।१।।

मौन, प्रेरगास्त्रोत, हेपरम शक्ति के क्रादि रूप, प्रधा-मानस के राजहंस, वेदों के उज्जवल तम स्वरूप। श्रागमन तुम्हारा दिव्य, श्रमित मानवता को देते विराम, प्रतिपल, प्रतिक्षरण तुमको प्रसाम ! ॥२॥

मन की पावनतम चरम कान्ति, जीवन के जीवन के निर्भर, ऐश्वर्य पूर्णं अप्रतिम शान्ति, वागी वीगा के स्रोत मधूर, मन वाएगी कर्म तुम्ही में लय सागर जैसा तव विपूल नाम। नवजीवन के दिन मान तुम्हे प्रतिक्षरण प्रसाम, प्रतिपल प्रसाम ।।३।।

अविरल कोलाहल त्रस्त हृदय, हर पल जीवन की उहापोह, श्रात्र चातक से विकल भाव लिपटे विषधर मद-मान-मोह, मुस्काए बन तुम चन्द्र मधुर भ्राए दुखिया के द्वार राम। तुमको प्रगाम, प्रतिपल प्रगाम ! ।।४।।

छन्दों में कैसे हो परिमित ग्रनवन्ध ग्रसीमित, चिरनवीन, तीनो कालों के स्वामी, प्रागाहुति के दाता प्रवीग, जन सुलभ बनाया सहज मार्ग हो स्वयं ब्रह्म, व्यापक अनाम । नवचेतन के दिनमान ! तुम्हे प्रतिपल प्रणाम, प्रतिक्षण प्रणाम ! ॥५॥ 

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## अश्रगीत अश

(श्री रमापति डिंगर, सीतापुर)

गाता गाता गीत तुम्हारे वहुघा थक कर सो जाता हूँ कभी न देखा देश तुम्हारा, स्रभी न देखा वेश तुम्हारा, कान घरे ग्राहट पर बैठा, स्यात् मिले सन्देश तुम्हारा, दृष्टि शून्य, स्थिर, मन्दिर-प्रतिमा सा मैं पत्थर हो जाता हूँ ॥१॥

सुधि ग्रपने में खोई-खोई, छवि-स्मृति जैसे रोई रोई, मलिन, दुखाकुल, जड़ित सदाशा, विफल साधना रोई-रोई, कुटिया-दीपक सा ग्रपने में, जल कर खुद ही खो जाता हूं।।२।।

प्यार-जिनत पीड़ा ढलती है, क्रिया हाथ कृति को छलती है, छू कर नि:श्वासों की भाँभा, जीवन-चिन्ता ग्रौर जलती है, प्रति ध्वनि सा कुछ देर विखर कर, प्रीति तुम्हारी खो ग्राता हूँ ॥३॥

मन तेरी यादों का चेरा, फैला चारों स्रोर क्रँबेरा, विश्व शून्य श्रौर मैं एकाकी, उर में कहीं तुम्हारा डेरा, द्विधा पूर्ण, यह सन्धि श्रनोखी, हँसता रह कर रो पाता हूं ॥४॥

विरह मिलन की मधुमय वेला, स्वप्न-सत्य का श्रद्भुत मेला, खुलने को रहस्य श्रकुलाता, फिर भी मेरा प्रागा श्रकेला, रस भीने उद्गारों से बस कित्पत चरण भिगो पाता हूँ ॥५॥

\*

(डा एस० पी० श्री वास्तव, श्री रामचन्द्र पुरम्, लखीमपुर-खीरी)

मैं समर्थं सद्गुरु श्रद्धेय श्री बाबू जी के सम्पर्क में ग्राने के कुछ समय वाद एक दिन शाहजहाँपुर में उनके पास था। अभ्यास के विषय में कुछ लोगों के साथ, 'सतत् स्मरण' श्रौर गुरु की शक्ल को हमेशा मन की श्रांख के सामने रखने के तरीके की चर्चा हुई थी, श्रौर इस तरीके की क्षमता की बात पर बल दिया गया था, बशर्ते कि गुरु हो। एकान्त मिलने पर मैंने श्री बाबू जी को बताया "मुभे तो ग्रापके सशरीर सामने रहने पर भी, अवसर, आपकी शक्ल दिखाई नही देती।" उत्तर मिला, 'मेरे साथ तुम्हारा रिश्ता तो उससे जुड़ा है, जो मुक्तमें ग्रसल गुरु है। उसकी कोई शक्ल नहीं, सादगी ग्रौर सहजता भी उसका एक नकाब ही है। 'अब्रह्मर्य की हाजत में मैंने पूछा, "ऐसे रिश्ते की कल्पना मुभे तो रही नहीं, तो क्या ग्रापने ऐसा रिइता कायम किया ?'' समाधान ग्राया, सभी दोनों तरफ से बनते हैं। मैं तो सभी को सब कुछ देना चाहता हूं, पर ग्रहलियत को शर्त उसकी तरफ से रहती है। ग्रौर अहलियत का कुल निचोड़ इतना ही है कि श्रहलियत का ख्याल न रहे। सब कुछ उसका दिया हुआ समभा जाए और यह समभ भी उसी की तरफ से महसूस हो।"

म्राज समर्थ सद्गुरु ने 'म्रस्तित्व' की नकाव उतार कर 'म्रनस्तित्व' की नकाब पहन ली तो उनकी भौतिक शक्ल सामने से हटाए नहीं हटती । निरुछलता ग्रौर शालीन कुटिलता की गिलाफ दर गिलाफ मुस्कान का रहस्य पकड़ सकना किसी त्योनाडौं द विशी की तुलिका के लिए कहाँ सम्भव हो सकता है ? बुद्ध के चेहरे पर प्रकाशित निर्वाण की शाँति को पत्थर में तराशने या चूने में उकेरने प्रयास उनके महापरि निर्वां के शताब्दियों बाद ग्रज्ञात, ग्रनाम मूर्तिकारों ने कल्पना की भ्राँखों के सहारे सम्पन्न किया। किन्तु उनमें ग्रसलियत की वह मासूम ताजगी कहाँ जो वास्तविक मास्मियत पर एक नकाब का ही काम करती है। उस शाक्वत पर्दानशीन **ग्रसलियत का उद्घाटन या रिविलेशन स्वय**ं उसके ही द्वारा चुने गए दिल का नसीव हो सकता है, स्रौर ऐसे दिल के लिए भी ऐसे दर्शन को सम्प्रेषित या कम्यूनिकेट कर पाना कब संभव हो सकता है ?

श्रद्धेय वाबू जी पेरिस से वीमार होकर लौटे श्रौर ग्रस्पताल में, निरीह श्रवस्था में भाग्यवान नर्सों, डाक्टरों श्रौर पुरानी पहचान के परिचारकों के हाथ श्रौर मशीनों का खिलौना वन गए। देहरादून में शत सहस्रजन की ग्राराध्या माँ श्रानन्दमयी का श्रवसान हुश्रा, तो प्रोस में प्रचारित उनके उपवास का हवाला देते हुए कुछ वकीलों ने वास्तविक मुक्ति श्रौर बन्धन की चर्चा चलाई। श्रागे

चलकर स्वामी मुक्तानन्द ग्रौर फिर ग्राचार्यं बिनोवा भावे का देहा बसान हम्रा। बिनोबा जी के उपवास को तो ग्रात्म हत्या की संज्ञा भी दी गई। कछ वर्ष से श्रद्धेय बाबुजी भी सहज मानवीय परिस्थितियों की पीडा के अन्तर्गत कहने लगे थे कि, "अब जीने की इच्छा नहीं रही।" पर मानव की हर परिस्थिति को गौरवान्वित करने की शैली की उपमा के रूप में बीमारी, बूढ़ापा ग्रौर मृत्यू के बन्धन से मुक्ति प्राप्त किए बुद्ध का लगभग ८० वर्ष की वय में, चन्द सेठ द्वारा श्रामन्त्रित संघ-भोज में शूकर–मद्य खाकर प्रायः चार महीने की बीमारी की अकथ पीड़ा से शककर, कुशीनारा में दो साल वृक्षों के बीच लेटकर महापरि-निर्वा ए। प्राप्त करने की गाथा ही याद स्राती है। त्रुटियों ग्रौर दुर्बलताग्रों की ग्रागार इन्सा-नियत की हर मामूली यानी सहज बृत्ति ग्रौर परिस्थिति को गरिमा प्रदान कर सकना ही मानवता के जौहर की पहचान है। 'प्रकृति की प्रखरतम शक्तियों को ललकार कर उन्हे परास्त कर सकने की अजेय अदम्य मानवीय इच्छा -शक्ति बड़ी चीज है, या प्रकृति के विधान का अविकृत सहज स्वीकार?'-यह प्रश्न मानब संस्कृति के स्वरूप के निर्धारण की दिष्टि से बहुत मौलिक ग्रीर ग्रहम रहा है। म्राध्यात्मिक सौष्ठव के चरम उत्कर्ष का उदाहरएा, शिकारी देवदत्त के बाएा से म्राहत हंस-शावक की सूश्राषा कर उसे बचा लेना ग्रीर स्वस्थ कर देना है, या मृत वच्चे को जिलाने की याचना करती मां को किसी ऐसे घर से चावल के चार दाने मांग लाने के लिए भेज देना, जिस घर में कभी कोई मृत्यु न हुई स्रभिप्राय वैज्ञानिक संस्कृति उपलब्धियों, ग्रौर बोधि सत्व के ग्रादर्शों की ग्रवहेलना या तिरस्कार नहीं है। पर समर्पगा

के ग्रादर्श ग्रौर रजा में राजी रहने की उत्कृष्टता की समभ रेखांकित की ही जानी चाहिए।

म्राल इन्डिया मेडिकल इन्स्टीर्यूट दिल्ली में श्री बाबूजी के गले में ग्रापरेशन करके फेफड़े में म्राक्सीजन म्रादि की सीधी व्यवस्था के लिए नली लगादी गई थी। कोई कह रहा था, शरीर की व्यर्थ खराबी की जा रही है। कुछ समर्थ सद्गुरु के प्रेमी भक्त इसे भी उनकी लीला ग्रौर करामात की संज्ञा दे रहे थे। इन दोनों से ग्रलग, कर्त्तव्य परायए। डाक्टर ग्रौर परिचारक, सभी समुचित उपलब्ध साधनों का यथा शक्य उपयोग करने में लगे थे, ग्रौर उन्होंने प्रकृति ग्रौर परमात्मा के साथ सहयोग-संधर्ष के श्रादान-प्रदान में इसके बाद लगभग छः महीने बिताए । स्वयं समर्थ सद्गुरु अपने ही द्वारा बहुत बार बताई गई, 'मूर्वा वदस्ते गुस्साल' (नहलाने वाले के हाथों में एक मृत शरीर) की स्थिति का उदाहरण बन गए थे, ग्रौर ग्राशा निराशा के थपेडों के बीच सहज गति से ग्रन्तिम स्थिति की ग्रोर बढ़ रहे थे जिसमें न कहीं कोई भ्रग्य ग्रसहज उतार-चढ़ाव । मानव परिस्थिति की सादगी के स्रावरण का यह साक्षात्कार, 'मुक्ति ग्रौर बन्धन' की बह-श्रायामी समस्या का हिंडोला प्रस्तृत कर गया, जिस पर हिलता-डोलता हृदय, दिल्ली से भोपाल तक की कर्णांटक एक्सप्रेस की यात्रा में श्रद्धेय बाबुजी के माध्यम से प्रकाशित चिरन्तन भारतीय मनीषा की स्तूति में मगन हो गया । उसी के कुछ छंद प्रस्तृत करते हुए, इस समय बस इतना ही !!! 🛨

## 'निग्रंथ मुक्ति'

मुक्ति, बंधन का सहज निस्तार, बंधन, मुक्ति का श्रृंगार
१. ग्रन्तिरक्ष ग्रनंत के द्युति खण्ड ग्रलस ग्रमन्द,
बादलों में बिहरती विद्युल्लता स्वच्छन्द,
उदिध की हंुकार उर्मिल हिम शिखर के गीत
प्रखर रिव की रिहमयों की गुनगुनी मृदु प्रीत,
दूब का ग्रंकुर, निखिल ब्रह्माण्ड का बिस्तार ।
मुक्ति, बंधन का ग्रमिट ग्रिधकार, बंधन मुक्ति का श्रृंगार।।

२. नियत प्रत्यञ्चा, धनुष यम, सम्भसंति सन्धान, शील, संवर, निर्जारा, कौवत्य के स्रभियान, निर्विकत्प समाधि, त्रिगुणातीत, केवल ज्ञान' गुणस्थान, प्रपांच उपशम, शान्ति के स्राह्वान, स्रात्म-लाभ, स्रलिप्त जीवन, साम्यता ब्यापार। मुक्ति, बंधन का प्रचंड प्रसार, बंधन, मुक्ति का स्रृगार।।

३. रुग्णता, वार्धक्य, मृत्यु-श्रपार दुःख जञ्जाल, ग्रायतन, संस्पर्श, तृष्णा बंध भव-विकराल, मोह छिन्न यशोधरा, या, मोह जित सिद्धार्थ ? मुक्ति-वर-दायक सुजाता-दत्त -ग्रर्ध्य यथार्थ-चुन्द-मद्दव ग्रास, परिनिर्वाण का उपचार । मुक्ति, बंधन का प्रशस्त प्रकार, बंधन, मुक्ति का श्रृंगार ।।

४. मुक्ति, ग्रकलुष स्वप्न-रञ्जित बालिका मुसकान, शुभ्र-ज्योत्सना-स्नात सुरसरि उर्मियों की ग्रान, ग्रक्व-वल्गा-रज्जु-घिषत, पार्थ-सारथि-हाथ, बोधिसत्व ग्रनिद्य कश्र्णासिक्त गौरव गाथ, सहज-क्रंदन-विवशता-बेष्टित विभा शतधार । मुक्ति, बंधन का समूचा सार, बंधन मुक्ति का श्रृंगार॥

५. मुक्ति-पथ, शत-सहस बंधन-वीथियों के बीच, श्रोष्ठता का उच्चतम ग्राश्रय गहनतम मीच, मुक्ति, बंधन ग्रस्त मानव का शुभ ग्राशीर्वाद, पाश की परिहार-कांक्षा, मुक्ति का ग्रवसाद-मुक्ति—मार्गं, निरीह—मानव—ग्रवशता—स्वीकार । मुक्ति, बंधन का ग्रालभ्य प्रकार, बंधन, मुक्ति का श्रुंगार।।

(श्री ग्रात्माराम जाजोदिया, बम्बई)

भाई साहब ने पत्र में लिखा-दु:समाचार की ग्रचानक प्राप्ति, फिर घटनाग्रों का मजमा एक सकते का ग्रालम तारी कर गया । ग्रब ग्रकेला हूं तो कुछ ग्रनुभूति जागती प्रतीत होती है ।

स्रब जो तनहाइयों की मिली थपिकयां। याद की बिजलियाँ कौधने लग गई। एक चश्मा हृदय में उबलने लगा। एक बरसात स्राँखों से भरने लगी।

हममें से समी के दिलों में यही भाव मँडरा रहे थे। बाबुजी पिछले दो दशकों में कई बार सख्त बीमार पड़ चुके थे, पर हर बार चमत्कार सा होता ग्रौर वे फिर से स्वस्थ हो जाते । इस बार माजरा कुछ ग्रौर ही था। बीमारी दिनों से हप्तों ग्रीर हप्तों से महीनों बढ़ती चली गई, बाजवस्त तो देश बिदेश के चोटी के चिकित्सक भी हार मान गये । एक कोने में पड़ी मुट्ठी भर हिड्डयों में प्राराकिस कतरे में छिपे पडे थे यह लगाना भी उनके लिए समस्या बन गया। इसी सारे के बीच कभी कभी ऐसा सुधार नजर माता कि दिल माशा से बिह्नियों उछल पडता कि अब तो खतरा टल गया, थोडी सी सव ग्रौर, फिर तो ये हमसे बात करने लगेंगे। मालिक की श्रसीम कृपा से एक ऐसे ही मौके पर नाचीज भी दिल्ली पहुँच गया था। था सारा
मृग-जाल ही, पर इतना ग्रसल लगता था कि
किसी को सपने में भी कल्पना तक नहीं
ग्राई कि कहर जल्द ढ़हने वाला है। इसीलिए
जब घटना घटीं तो विश्वास नहीं हुग्रा। जब
ग्रसंख्य हदयों के स्वामी का भोलाभाला प्यारा
ग्राकार घूं घूं करती ज्वालाग्रों में विलीन
हो गया! तब ग्रचानक होश ग्राया, ग्रोफ,
क्या सचमुच वे नहीं रहे!!

बाबूजी इस तरह बीमार क्यों पड़े, उन्होंने इतना कष्ट क्यों सहा, इस सारे के पीछे क्या उहेरय छिपा था, क्या वे इस लम्बे ग्रसें के दौरान कुदरत के किसी पुरजूरूरी काम में लगे हुए थे ! क्या मौत उन्हें ले जा सकती थी, या वे ग्रपनी मर्जी से गये, या हमारी बेवक्रफियों व हरकतों से परेशान होकर उनकी जीने की ख्वाहिश मन्द पडेती चली गई ? बहुत से दिमागों में ये सारे सवाल उठते होंगे, अनिगनत और भीं उठते रहेंगे. लेकिन इन सबका क्या कोई जवाब मिल सकता है ? पारिस में दस दिन, लखनऊ में महीना भर ग्रौर देहली में महीनों के बाद महीने निकलते चले गये। ऐसा तो कभी नहीं हुग्रा था, ऐसा क्यों हुग्रा, किसलिए ? म्राखिरकार कोई बताए तो ! सवाल गुंजते हैं, कोई जवाब नहीं मिलता, केवल प्रतिध्वनि मेरे गुरुदेव डंके की चोट पर घोषणा कर रहे हैं कि रूहानियत मेरी जिम्मेदारी है, उतनी ही जितनी साधना तुम्हारी।

निराशा हमें कायर बनाती है । ग्रगर किसी तरह हम 'निर्' को हटा दें, तो 'ग्राशा' तो रह जाती है।

हमारे मिश्चन के उद्देश्य सिद्ध होकर रहेंगे, बशर्तें कि इसके सदस्य एक साथ मिल-कर प्यार ग्रीर धीरज से काम करें।

मालिक की राह पर सच्चाई के साथ की हुई मेहनत कभी बेकार नहीं जा सकती।

ग्रव एक नुस्खा मैं बताता हूं—बस तड़प उस तक पहुँचने की। ग्रगर शुरू में ग्रसल पैदा न हो तो उसकी नकल ही करे। इसी तरह उस तक पहुँचने की तड़प की नकल ही इन्सान करता रहे तो ग्राखिर में ग्रसल बनकर रहेगी।

भाई, वही चीज-याद-सब कुछ पैदा कर देती है। ग्रगर याद मौजूद है तो समभ लीजिए कि जिसकी याद है वह ग्रापके निकट है। भाई करके तो देखो, तब मालूम हो जायगा कि यह चीज क्या है।

पिछले बसन्त वे हम सबके बोच मौजूद थे। उनके हर बालक को यह प्रत्यक्ष श्रनुभव हुग्रा कि मिशन के हर केन्द्र में राजसी ठाठ में सबके पिता की शारीरिक उपस्थित सामने खड़ी लग रही थी। वे शाहजहांपुर के घेरे से बाहर निकल श्राये थे, उन्होंने हर घर को ग्राश्रम बना दिया था ग्रौर हर दिल को श्रपनी कुटिया। सबको श्रपने में समेट लेने वाले उनके प्यार के स्पर्श मात्र से देश श्रौर काल श्रन्तिहित हो गये। उस वक्त शायद वे हमें श्राज के लिए तैयार कर रहे थे।

जब से उन्होंने हमारा चिरप्रिय अपना बाहरी भेष बदला, तब से उनके नाटक का एक नया म्रांक प्रारम्भ हुम्रा है। पूजा में बैठने के साथ ही फैज की बोढ़ ग्रा जाती है, ग्रौर सारे ग्रस्तित्व को जैसे कब्ज में लेती है। याद सतत ग्रोर सूक्ष्मतर होती जाती है। भावनात्रों का प्रपात कभी सीमा तोड़कर बहा ले जाने की कोशिश करता है, पर सुध जल्द ही लौट ग्राती है। कहीं बाबूजो हमें तड़प का ग्रानन्द या बेचैनी की शान्ति का स्वाद तो नहीं चखा रहे हैं ? उनकी बुनाबट का ताना बाना इन्हीं से तो बना था। तो वे ग्रवश्य हमारे साथ हैं, नहीं नहीं, वे हमारे भीतर,ही हैं! ग्रब एक राज इस नाचीज का भी खुल जाय । सच मानिए, ईश्वरीय प्रकाश जैसा कुछ मैं तो कभी देख नहीं पाया, पहुंचे हुग्रों की बात भौर है। मुभे तो यही लगता हैं कि वे हमें चकमा दे रहे थे, दर ग्रसल में वे खुद ही वह ईश्वरीय प्रकाश थे ग्रौर अब भी हैं, हमारे दिलों के भीतर बैठे हुए मालिक मृत्यु से परे हैं। ग्रक्सर हम सजग नहीं होते थे, इसलिए उनकी उपस्थिति से ग्रपने ग्राप को दूर रखते थे। ग्रब भी सतर्कं हो लें। देर श्रायद, दुरुस्त श्रायद।

मिशन बाबूजी का कलेवर था और अब भी है। अपने मिशन का काम हम अधिकाधिक प्यार और ताबेदारी से करना जारी रखें। जो सजग थे उनमें से कुछ को बाबूजी की तालीम ने काबिल बनाया है और हमें राह दिखाने कीं स्राज्ञा दी है। निराशा का तो कोई सवाल ही नहीं उठता। मालिक को अपने समर्थ सद्गुरु का काम लगभग स्रकेले ही करना पड़ा था। उन्होंने मिशन के निर्माण की ईट अपने हाथ से लगाई और हमारे लिए एक पूर्ण विकसित संस्था बनाकर दे गए। स्राज सारे विश्व का वातावरण उनके

ग्रद्भुत 'कार्य से' परिष्लावित हो रहा है जिसकी ग्रब तक के इतिहास में कोई मिसाल नहीं। हमें भावी पीढ़ियों के सामने उसे लाने के पुनीत कार्य का वाहक बनना है। इसके लिए हमें प्रेम श्रीर विनय, जागरूकता, श्रीर सबसे ग्रिषक ग्राज्ञापालन का पाठ सीखना बहुत जरूरी है।

कलकत्ता से हवाई जहाज द्वारा लखनऊ ग्राने पर हवाई ग्रड्डे पर लोगों ने देखा, बाबूजां गर्मी में भी कोट पहने थे। ग्रभ्यासियों ने समभा कि उनकी तिबयत खराब है। उन्होंने कहा भी कि प्लेन में हमारी तिबयत घबड़ा रही थी। ग्रभ्यासियों को मिलने से मना किया गया। बाबूजी को मालूम हुग्रा तो वे बोले—नहीं-२ मैं ठीक है।

प्रश्न पर बाबूजी, श्राप तो गर्मी में भी कोट पहने हुए थे ? उत्तर कोट कैसे उतार देता, उसमें तेरह हजार रूपये रखे हुए थे।

- अ मैंने ग्रपने संदेश में लिखा है "worring are reserved for man not for animals" यह "not for animals" मैंने खास-तौर पर जोड़ दिया। Sentence तो वैसे भो पूरा था।
- प्रश्त— पूजा, स्रभ्यास, साधना क्या ये करना ही चाहिए ? उत्तर— स्रगर बकवास लगे तो न करो, स्रगर फजूल लगे तो कर लो ।

(पूज्य बाबूजी महाराज)

सहज मार्ग)

( ३४ )

(लेखक-श्री एस्० ए० सर्नाड, गुलबगी)

श्रद्धेय श्री बाबूजी महाराज ने श्रनुष्ठान सुलभ सहज मार्ग योग पद्धित की नींव डाल-कर उसे जो जगभर में फैलाया, यह संगत समस्त मानव जाति के लिये उनकी सबसे बड़ी देन हैं। इसमें लेश मात्र भी सन्देह नहीं बाबूजी महाराज के प्रशिक्षण पद्धित की श्रपूर्वता उसकी सरलता श्रीर सहजता में पायी जाती है। किन्तु सबसे श्रपूर्व, सबसे श्रनोखी तथा सबसे मौलिक प्रशिक्षण उन्होंने श्रपने स्वयं की जीवनरीत से दी, जिसका दृष्टान्त हमेशा के लिये श्रद्धितीय रहेगा श्रीर जिसका वर्णन करना न केवल कठिन, श्रपितु श्रशक्य है।

उपनिषदों में परब्रह्म का वर्णन करते हुए कहा गया है कि वहाँ तक न ग्रांख पहुँच पाती है, न वाणी ग्रौर न मन । ठीक उसी प्रकार श्री बाबूजी महाराज के गुणों, का उनकी जीवन चर्या का यदि वर्णन करने लग जायें तो जिह्ना थक जाती ग्रौर शब्द दुर्बल हो जाते हैं। फिर भी उनका सच्चा व्यक्तित्व चित्रण नहीं हो पाता ।

श्री बाबूजी महाराज का जीवन इतना सादा इतना निराडम्बर तथा इतना सुन्दर रहा कि उससे ग्रधिक सादगी, सरलता ग्रौर सौन्दर्य ग्रन्यत्र कहीं देखने को नही मिलता। वेहमेशा कहा करते थे कि सादगी निसर्ग की जान है ग्रौर हमें उसी तरह सादा बनना चाहिये। बे बारम्बार यही कहते थे कि ''मैं जैसा हूँ वैसे ही दूसरों के सम्मुख अपने को प्रकट करता है और सेवा मेरा कर्तंव्य है।" उनके सभी व्यवहार में सादगी ही सादगी टपकती थी प्रेम उनका शील बना था भ्रौर सेवा उनका स्वभाव। हम लोगों में से बहुत से अभ्यासी ऐसे हैं जिनकी बाबूजी ने ग्रपने हाथों से भौतिक सेवा भी की। उन अभ्यासियों को आप चाहे भाग्यशाली कहिये या बेतमीज । किन्तू बात सत्य है। स्नान घर में हमारे लिये गरम पानी की बाल्टी स्वयं लाकर रखना, नाइता ग्रपने हाथों से देना, हम लोगों के भोजन करते समय हमें पंखा भलना, सिर दर्द में माथा दबाना-इत्यादि सेवा उन्होंने बड़े प्रेम से, हमारे माता-पिता से भी कई गुना बढ़कर किया । उनको सेवा करते देखते हुए हमें ग्रत्यन्त संकोच ग्रनुभव होता था ग्रौर शरम श्राती थी। हम उनसे प्रार्थना भी करते थे कि वे ऐसा न करें। किन्त्र बाबुजी हमारी एक भी नहीं सुनते ग्रौर ग्रपना कार्यं बराबर करते जाते थे। ऐसे प्रेम पूर्ण ऋातिथ्य ऋौर म्रादशे स्वरूप म्रातिथेय को क्या कोई कभी भूल सकता है?

बाबूजी महाराज का ऋौदार्य तथा क्षमाशीलता लोकोत्तर थे। हममें से बहुत कम अभ्यासी जानते हैं कि लोगों ने बाबुजी को घोखा दिया ग्राधिक नष्ट पहुंचाया, उनकी ग्राध्यात्मिक उन्नति सहन नहीं कर सके ग्रौर उनको नानाप्रकार के कष्ट दिये किन्त्र बाबुजी ने उन सबके साथ प्रेम से ही व्यवहार किया श्रीर सभी की कल्याएा कामना करते रहे। महान् सन्तों का स्वभाव ही ऐसा होता है कि उनमें प्रतिकार की भावना कभी नहीं त्राती । जिस प्रकार निसर्गं सदा शुद्ध ग्रौर प्रतिकार शुन्य रहता है, उसी प्रकार बाबूजी भी हमेशा निष्कल्मष रहते थे ग्रौर कलुषित भावनाक्रों से वे अपने हृदय को कदापि मलिन करना नहीं चाहते थे। मुक्ते याद हैं कि वाबूजी एक बार मुफसे बेंगलीर में कहे थे कि, ''देखो, मिशन में जब कोई व्यक्ति बिगड़ जाता है तो उसे मिशन से निकालना नहीं चाहिये पर प्रेम से सही मार्ग पर लाना चाहिये।" दंवी प्रेम का सच्चा स्वरूप ग्रौर प्रमारा इससे बढ़कर ग्रीर क्या हो सकता है ?

बाबूजी कभी कभीं क्रुद्ध भी हो जाते थे। उनका क्रोध इतना निलिप्त रहता था कि उसे देखकर ही हम जान सकते हैं, केवल कहने मात्र से नहीं। उनका क्रोध ग्रक्सर मालिन पर रहता था ग्रौर कभी कभी दूसरों पर भी। उस समय हम डरके मारे चुपचाप प्रक्षक बने बठे रहते थे। ग्रौर जैंसे ही क्रोध शान्त हो जाता था, तब हमसे इतनी मृदुता से बोलने लगते थे कि क्षरा भर पहले कुछ भी हुम्रा हो नहीं। क्रोय भाव से प्रेम की स्रोर, काटिन्य से मृदुता की स्रोर उनका परिवर्तन इतना तुरन्त हो जाता था कि मानों वे नाना प्रकार के भावों का विद्युत बटन दबा देते थे जिससे एक दम उन भावों का प्राकट्य स्रौर लय हो जाता था। उनको सभी वृत्तियाँ सदैव उनके नियंत्रण में रहती थीं स्रौर कुत्तों की भाँति उनकी स्राज्ञा पालन करती थीं।

वाबुजी बिनय का मूर्तिमान् निदर्शन थे। ग्रहंकार उनसे कोसों दूर था । उनका सूत्र-रूपी उपदेश था कि ''ग्रपने ग्रापको भूल जाग्रो।'' वे ग्रपने कार्य का सारा श्रोय हमेशा ग्रपने सद्गुरू पूज्य लालाजी महाराज को ही देते रहे। उन्होंने कई बार यह बतलाते हुए खेद प्रकट किया है कि पूज्य लालाजी महाराज सद्गुर्गों के सागर थे पर उनमें से एक भी गुए। का श्रनुकरए। वे (बाबूजी) नहीं कर सके यद्यपि सबसे बड़ा गुए लय-ग्रवस्था का उन्होंने ग्रन्करए किया जो दूसरों के लिये दु-साध्य था। इससे बढ़कर बिनय की परिसीमा भला क्या हो सकती है? हम सभी अभ्यासियों को इस वात गम्भीरता पूर्वंक त्रिचार करना चाहिये कि शोल तथा सच्वारित्र्य की मर्यादा कितनी ऊँवी होतो है ग्रौर उसे बाबुजी महाराज हमको किस प्रकार सिखाना चाहते थे।

हम उनसे प्रार्थना करें कि वे हमें ग्रयने बताये हुए मार्गं पर दढ़ता पूर्वक चलने की सद्बुद्धि तथा शक्ति प्रदान करें।



(डाँ० सुधा गुप्ता उदयपुर)

कहाँ से शुरू करूँ, कैसे शुरू करूँ. उस महासागर को एक छोटी सी अन्जुलि बाँधने की कोशिश क्या व्यथे नहीं है, दु:साहसपूर्ण नहीं होगी ? विशाल अपनी गरिमा, स्ननन्तता का बोध कराकर दिक-काल से भी परे ग्रनन्त में लय होकर भी जन-जन में प्रत्येक कगा-कगा में हर श्रभ्यासी के हृदय में श्रनेकानेक स्मृतियों को तरोताजा करता हुग्रा-यही नहीं बारम्बार यही स्राभास देता हस्रा कि स्रभी-स्रभी हमारे निकट थे, उठकर कमरे में, ग्राँगन में, या यहीं-कहीं गए हैं, स्नाने ही बाले हैं दिव्यलोक के वासी नहीं बने हैं। कितना कम हुआ था, मुभ्ते उनके नैकट्य में स्राए, स्नेह पूरित, मौन - मूखर वास्पी को सूने, श्रगाध प्रोम से लवालव भरे समृद्र में कुछ ही तो इबिकयाँ लगा पाई थी। मेरी सामर्थ्य भ्रौर क्षमता से श्रधिक दिया उन्होंने, उनका प्यार स्नन्त, कोटि योजन से भी स्रधिक । ग्राज जब तव उनकी मध्य स्मृतियों में स्वयं को इबा पाती हूँ तो पुलकित हो उठती हूं। हमारे पूज्य बाबूजी ..... कितने करूगा, दयालू सर्वंस्व लूटाने वाले ।

म्राज जब म्रतीत के कुहरे के पार विस्मृति की चाइर को चीरकर देखना चाहती

हूँ तो स्राकाश के विशाल फलक को उद्भासित करता सनातनी सूर्य ग्रपनी सम्पूर्ण ग्राभा लिए मन-मस्तिष्क में ग्रलौकिक छटा बिखेरने लगता है। प्रत्येक कार्यं के लिए एक ियत समय ईश्वर को तरफ से तय होता है। जब जो होना है, होगा ही । पूज्य बाबूजी को तो ऋपने प्यारे अभ्यासियों का पूर्वाभास उनके प्रत्यक्ष होने के पूर्व ही हो जाता था, ग्रतः वे उन पर परोक्षतः स्रपना कार्य प्रारम्भ कर देते थे, समय ग्राने पर उन्हें ग्रपने निकट खीच लेते । ऐसे ही एक सन्ध्या पू० देवराम भाई के उदयपुर भ्रानं पर ग्रनायास मिसेज मदन के घर पहुँच गयी। शान्त, स्निग्ध, श्रपूर्व वातावरण । लगा बाहरी तनावों हलचलों से परे एक ऐसी जगह ग्रा गयी हुँ, जिसका वर्षों से इन्तजार कर रही थी अप्राप्य को प्राप्त कर लिया है। जिस चीज की खोज में मन भटक रहा था उसकी पूर्ति होने वाली है । बिना किसी तर्क-वितर्क के श्रदम्य उत्साह पूर्णं विश्वास से सीटिंग ले ली और तल्लीन व एकचित्त होकर साधना में जूट गयी । प्रति रविवार चाहे ग्राँधी हो, वर्षा हो, तपती गर्मी हो मन सत्संग में जाने को बैचेन हो उठता। मालिक कितना कृपालु कि मेरे साथ-साथ ही माता-पिता भी इस मार्ग पर आ गए ताकि मुभे सत्संग

सहज मागः)

३८ )

सवेर होने पर ग्राने — जाने में ग्रकेले कोई श्रमुविधानहो। श्रवमन में एक ललक व लालसा तीवता से उमड़ रही थी कि कव शाहजहाँपुर जाऊँ श्रीर पूष्य बाबूजी के दर्शन करूँ ? ..... श्रीर एक दिन में श्रीर मिसेज कोचर शाहजहांपुर के लिए रवाना हो गए। शाहजहाँपुर सुबह चार बजे पहुँचे, अन्धेरा था, उजाला होने तक इन्तजार के लिए प्रतीक्षा-लय में बैठ गए। लेकिन वहाँ बैठना बड़ा भारी लगरहाथा। एक एक पल युग बन गए थे। जब ग्रधिक देर नहीं बैठा गया तो उस भुटपुटे में ही रवाना हो गए। नया शहर, घर पता नहीं, किन्तु मन में सिर्फ एक ही त्रिचार कब जल्दी पूज्य बाबूजी के दर्शन करें। रास्ता भी लग रहा था मानों लम्बा होता जा रहा है, खत्म ही नहीं हो रहा। ग्राखिर पूछते - ताछते एक बड़े से लोहे के फाटक के सामने उतरे। श्रांखे पूज्य बाब्जी को खोजने लगीं ..... लेकिन वे तो ग्रपने को छिपाए हुए थे। डरते-सहमते उमंगित होते, चौक मैं सामान रखने वाले ही थे कि कृष्णा जी स्नाए स्नौर बोले 'स्नाप लोग से ग्रायों हैं ?"

> "उदयपुर से" "परमिशन लीथी?"

चुप्प मिसंज कोचर ने जवाब दिया 'नहीं'! 'ग्रच्छा श्रपना सामान सामने कमरे में रख दीजिए। ग्रभी बाबूजी सो रहे हैं जागने पर मिलिएगा।'' सामान कमरे में रखा ही था कि वे फिर बोले 'ग्राप लोग तब तक नहा लीजिए' ग्रौर उन्होंने बाहर का गुसल-घर बता दिया।

सामने बराण्डे में देखा खाट पर नख से शिख तक सफेद चादर स्रोढ़े पूज्य बाबूजों

सो रहे हैं। खाट पर उनकी ब्राकृति एकदम छोटी सी लग रही थी। लगा मालिक हमसे प्रतीक्षा करवाना चाहते हैं। जितनी जल्दी हमें उनसे मिलने की उत्कंठा थी, उतने ही धैर्य की वे परीक्षा ले रहे थे। वहीं कमरे में अपने बँबे हुए बिस्तरे पर बैठी एक-टक उन्हे निहार रही थी, भावविभोर, आत्मलीन बनी, ग्रपने ग्राप में खोयी—खोयी सी। मिसेज कोचर के बाद मैं भी नहा ली श्रौर श्रन्दर घर में चली गयी -- तब तक पूज्य बाबूजी जाग गए थे ग्रौर कुर्सी पर बैठे हुक्का पी रहे थे। एच. कृष्णा जी ने कहा 'बाबूजी ये लोग उदयपुर से ग्रायी हैं, ग्राश्रम में भेज दें ?'' ऋाश्रम शुरू हुए उस समय एक माह ही हुन्ना था, हमें इस बात का पता नहीं था, लेकिन हम लोग तो पूज्य वाबूजी के पास के लिए ग्राए थे, ग्राश्रम के लिए थोड़े ही। उस समय इतनी समभ कहाँ थी कि ग्राश्रम में भी पूज्य बाबूजी हैं । कृष्णा जी के कहने के साथ ही मिसेज कोचर वोल उटीं 'वाबूजी हम यहीं रहेंगे, ग्रापके पास से कहीं नहीं जायेंगे।' कृष्णा जी बोले 'बाबूजी, ग्रापने नियम बनाया है कि ग्रब ग्रभ्यासी ग्राश्रम में ही ठहरेंगे ।' तुरन्त पूज्य बाबूजी ने जबाब दिया 'नियम बनाने वाले भी हमीं हैं ग्रौर तोडने वाले भी हम, ये लोग यहीं रहेंगो । बस फिर वया था मारे प्रसन्नता के दौड कर सारा सामान अन्दर घर में रख दिया। यह पहला पुज्य बाबुजी का ग्रलौकिक प्रोम ग्रदूट स्नेह ग्रौर ग्रभ्यासियों के प्रति भावना थी, जिसका अनुभव करके मन गद्गद् हो जाता है। फिर तीन दिन कहाँ बीते कुछ पता ही नहीं चला। दूसरे दिन चि० निन्नी जब पुज्य बाबुजी के लिव बी० जी० फोस टाँनिक लेकर आई तो उसमें से एल्कोहल की गन्ध

पाकर मुक्तेलगा कि शराब है। मन में सोचने लगी-हो सकता है खाने से पहले थोड़ा मी शराव लेते होंगे .....गुरू हैं सब कुछ ले सकते हैं ग्रभी यह सोच ही रही कि वाल पड़े देखो भाई हम यह टाँनिक लेते हैं तो कुछ लोग सोचते हैं कि हम शराब पीते हैं।' वहां बैठे लोगों को मूल बात पता नही थी ग्रतः वोल उठे, हां वाबुजी इसमें एल्कोहल अधिक होने से शराब जैसी गन्ध स्राती है। लेकिन मैं धक्क, ग्रवाक् .....मेरे मन की बात कैंसे जान ली ? इनके सामने तो बड़ा सतर्क रहना होगा। सब कुछ मन की हालत जान लेते है। समभ लेते हैं। यह दूसरा प्रभाव उनका मुभ पर पड़ा। मन में पक्का भरोसा हो गया मेरे सद्गुरु अभ्यासियों को हर स्थिति में ख्याल रखने वाले, सही मार्गं पर ले जाने बाले हैं। कितनी सूक्ष्मता से हमारा निरीक्षण करते हैं। उनसे कोई भी बात मन की छिपी नहीं रह सकती।

चलते समय छोड़कर जाने का मन नहीं तन । ग्राधिक बाँध लिया था कि उन्हें छोड़ते समय बिह्नल हो उठे । ग्रांसू थे कि थम ही नहीं रहें थे—िकतनी ग्रात्मीयता ग्रपनापन प्रेम "प्रथम दर्शन में ही ग्रपना बना लिया । ग्रव तो शाहजहाँपुर ग्राने के लिए लालायित रहती । जब भी मौका मिलता, नही छोड़ती वर्ष में दो—तीन बार ग्रवश्य जाती । उनका ग्रपूर्व सान्निध्य, उनके सम्मुख बैठकर शून्यवत् हो जाना ग्रद्भुत लगता । लगता किसी ग्रन्य लोक में ग्रा गयी हैं । वहाँ बैठकर महसूस होता कि चेतना तो है लेकिन बिचार नहीं । वहाँ का परिदेश नितान्त भिन्न, ग्रपूर्व, शान्ति युक्त ।

पूज्य बाबूजी से जो कुछ भी पाया है, वह तो हमारी धरोहर है ।ही किन्तु उनके उदार, धनन्त, ग्रगाध व ग्रविरल प्रेम ने हमें

उनका इतना ग्रपना \* बना दिया कि उनके बिना रहना भी दूभर लगने लगा है। एक दिन हाथ धूलाते वक्त, एक हाथ में पान और तौलिया ग्रौर दूसरे में पानी से भरा लोटा पता नहीं कैसे दूसरे हाथ से पान देते हुए भरा लोटा पानी उन पर गिर गया-वे पुरे भीग गए। अब मैं घबरा गयी, लगा पड़ने वाली है-कंपकंपी छूटने लगी, वे नहीं बोले श्रौर बाहर ग्रपने कमरे में चले गए । डर के मारे उनके सामने जाने की हिम्मत न हो । जैसे-तैसे हिम्मत करके थोड़ी देर वाद गयी तो देखा सारे कपडे बदल कर हँसते हए बातें कर रहे हैं। मुभे देखकर वोले 'बैठ जाग्रो. खड़ी वयों हो ? ग्रौर सामने बैठे ग्रभ्यासी भाई से कहने लगे 'जानते हो, यह कौन है ? सुधा है बड़ी काविल लड़की है। 'मैं उनको देखती रह गयी। शब्दों में जो प्यार, ग्रपनत्व का भाव था उसने मेरा पिछला सारा भय समाप्त कर दिया। गलती पर भी जो प्रेम दर्शाये, एहसास न कराए, ऐसे हमारे वाबूजी कितने महान, उच्च श्रीर दिव्य हैं। कितनी यादें हैं, संस्मरएा हैं-उनके प्रोम की, उनकी उदारता की । जिनका वर्णन शब्दों में ग्रसंभव है। मन की, हृदय की, ग्रन्तस्तल की ग्रगम गहराई में वे शाख्वत हैं, चिह्नित हैं, ग्रंकित हैं। ग्रपनी ग्रमिट स्मृति छोड गए हैं। क्या कभी वे हमसे दूर हो सकते हैं, वे तो चिर जागृत है। हमारे पुज्य वाबूजी मृत्यूजयी हैं, सदैव बिद्यमान हैं। उनकी जलाई जोत निरन्तर जलती रहेगी ग्रौर उसके संवाहक पूज्य बाबूजी हमारा पथ प्रदर्शन करते रहेंगे । उनका पाथिव शरीर हमारे बीच चाहे न हो लेकिन वे चिन्मय बने सदैव हमारे हृदयों में बसे रहेंगे। यही नहीं उनकी समाधि कहीं श्रधिक प्रासादिक, शक्ति सम्पन्न स्रौर कृपावन्त होगी।

(श्री राघवेन्द्र राव, रायचूर)

मालिक ने हमें मानव जीवन के ग्रंतिम ध्येय के बारे में इशारा किया है। ग्रौर उस सूक्ष्मातिसूक्ष्म शक्ति के विषय में भी जिससे सब भाई एक दूसरे से जुड़े हुए हैं। ग्रगर हम मालिक के प्रति प्रेम ग्रौर भक्ति का दावा करते हैं, तो उनके बताये ग्रादर्श को व्याबहारिक रूप में साकार करना हमारा परम कर्तं व्य बन जाता है।

बाबूजी हमें ग्रंधकार से प्रकाश की ग्रोर भ्रमों से वास्तविकता की ग्रोर ग्रौर परिवर्तन-शील रूपों से शाश्वत तत्व की ग्रोर ले जा रहे हैं। साथ ही साथ वे हमें सिखाते रहें हैं कि ग्रपने विचार को उस परमतत्व की ग्रोर मुड़ाग्रो, जो ग्रंधकार-प्रकाश दोनों से परे है, बाहरी रूप ग्रौर ग्रात्मा दोनों से ग्रागे है, यहां तक कि माया ग्रौर सत्य को भी जो पीछे छोड़े जाता है। वे हमेशा ग्रसीम ग्रनन्त की ग्रोर हमें ले जाते रहे। इसलिए हमें ग्रपनी क्षुद्र इच्छा-ग्राकांक्षाग्रों से उपर उठकर राह में बिना कहीं हके ग्रागे बढ़ते चले जाना हैं ग्रौर ग्रन्त में मालिक में पूर्ण लय प्राप्त करने का प्रयत्न करना है।

हमें बाबूजी ने संस्था के रूप में श्री रामचन्द्र मिशन इसलिए प्रदान किया है, कि उसके द्वारा ग्राध्यात्मिक प्रगति में हम ग्रपनी मदद कर सकें ग्रीर साथ ही संगठित व्यस्थित रूप में सेवा करके मानव मात्र का भी भला कर सकें। बाबूजी की इस महान् थाती को हमें, उन्हीं के प्रति हमारी श्रद्धा ग्रौर प्रेम की बुनियाद पर सुरक्षित रखना ग्रौर बाकायदा विकसित करना है।

मालिक ने हमें सहज मार्ग के रूप में योगमार्ग या ग्राध्यात्मिक साधना की एक ऐसी ग्रपूर्व सैद्धान्तिक एवं प्रायोगिक पद्धति प्रदान की है, जिसके द्वारा बिना किसी जटिलता या भार के, बड़े ही सहज ग्रौर स्वाभाविक रास्ते से, मनुष्य के लिए संभव उच्चतम ग्राध्यात्मिक कक्षा तक पहुँचा जा सकता है। हमारा परम कर्तंथ्य है कि हम इस पद्धति की विग्रुद्धता, सूक्ष्मता, सादगी ग्रौर सहजता को ग्रक्षुण्एा बनाये रक्षें, ग्रौर इसकी जानकारी जिज्ञासु एवं मुमुक्षु समुदाय को पूर्वाग्रहजनित किसो भी भेदमान के विना प्रदान करें।

यौगिक प्राणाहुति—ट्रान्सिमशन—के द्वारा सद्गुरु हमें श्राध्यात्मिक प्रशिक्षण प्रदान करते रहे हैं। इसे प्रकाश में लाने श्रौर योगिबद्या जिज्ञासुवर्ग को सुलभ कराने के साथ साथ श्राध्यात्मिक प्रशिक्षण के इतिहास में एक तूनन युग का उदय हुश्रा है। श्रतएव जिन्हें सद्गुरु ने प्राणाहुति संचारण की शक्ति प्रदान की है, ऐसे सभी व्यक्तियों का यह पुनीत कर्तंव्य हो जाता है कि वे श्रपने हृदय की सफाई पूरी तौर से करके उसे पूर्ण विशुद्ध

वनाए रक्खें, ताकि प्राग्गाहुति – शक्ति का नाजायज या बेजा उपयोग होने की संभावना न रहे। उन्हें मालूम होना चाहिए कि प्राग्गा– हुति शक्ति का उनकी ग्रपनी ग्रस्मिता से कोई संबंध नहीं है। वह तो केवल मालिक की ही है। ग्रन्य किसी भी शक्ति से भारी– पन श्रीर दबाव उत्पन्न होगा, ग्रीर संचारण– कर्ता के लिए श्रबांछनीय एवं ग्रनिष्टकारी परिग्गाम भी ला सकता है।

बाबूजी ने ग्रपने खुद के उदाहरएा से हमें यह दिखा दिया है कि एक मानव के लिए हर घड़ी ईश्वरत्व में डूबे रहना किस प्रकार संभव हो सकता है। उनके जिस्मोरूह का जर्रा—जर्रा दिव्य प्रेम, दिव्य शक्ति या ईश्वरत्व, से, या चाहे जिस नाम से कहें, पगा हुआ था ग्रौर छल -छला रहा था बाहरी दिखावे से बिलकुल परे होने से उनमें एक ग्रसीम ग्राकर्षण ग्रा गया था । स्वयं नितान्त भोले भाले होकर वे हमें परमोच्च प्रज्ञा प्रदान करते थे । मासूमियत के ग्रबतार होकर वे हमारी तमाम गृत्थियों को स्लभा देते थे। कमजोर से दिखाई पड़ते हए वे हमारे बिचारों को ग्रमित शक्ति दे देते थे। उनके म्रनुपम म्रद्वितीय व्यक्तित्व का वर्णन करने में शब्द हार मान जाते हैं। वे समग्र-सम्पूर्ण समर्थ सद्गुरु थे। उनके विनोदपूर्ण चुटकुले तक अभ्यासी श्रोताओं की जिन्दगी का काया पलट कर देते थे हममे से हर एक का उनसे कुछ न कुछ विशिष्ट नाता

जुड़ा हुन्रा था। हर एक को मालिक की ग्रगाध कृपा ग्रौर ग्रतुल प्यार की चिर स्मरणीय यादें मिली हैं। इसलिए उनका सतत् स्मरण ग्रौर उनमें लय हासिल करना तो हमारा परम कर्तव्य हो ही जाता है।

बाबूजी हमारी स्रनिगनत बेवकूफियों स्रौर गलितयों को हमेशा नजर स्रन्दाज करते रहे, साथ ही साथ हमारी स्रन्दरूनी सफाई भी करते रहे। हमारे श्रन्त:करण की सफाई में उनका कमाल बेमिसाल था। उस सफाई को बनाए रखना श्रौर इतने सजग स्रौर सतर्क रहना जिससे किसी तरह की गन्दगी स्रन्दर इकट्ठी न होने पाए, यही हमारा परम कर्तंव्य है।

बाबूजी हमें ग्रपना जीवन ग्रर्पण कर गये इसलिये हमारी जिन्दगानी उन्हों को समर्पित होनी चाहिये।

बहरहाल, हम ग्रब भी हमारी ग्रपनी ख्वाहिशों के गुलाम हैं, इसलिये यह बहुत जरूरी है कि हम उनको, मात्र उन्हों को, प्रार्थंना करते रहें कि वेही, जैसा उन्होंने हमें सिखाया, उसी प्रकार, ग्रपना साक्षात्कार कराने में, हमारी मदद करें। ग्रारजू यही है कि केवल मात्र वे ही हमारे मालिक वनें रहें, ग्रौर बनें रहें रहबर, व हमेशा हमेशा के लिये हमारे दिलों के सरताज। ग्रामीन। ●

(श्री रामकुमार पाण्डेय, डलमऊ-रायबरेली)

संसार के सन्तों भ्रौर चिन्तकों ने जीवन के सम्बन्ध में जो श्रपने बिचार प्रगट किये हैं, उससे इस बात का बिरोध नहीं मिलता कि संघर्ष का नाम जीवन है।

यह बात कुछ महत्व नहीं रखती कि मनुष्य मरता कैसे हैं ? महत्व तो इस बात में हैं कि वह जीता किस तरह हैं । हम यही देखते हैं दिवंगत हो जाने वाला व्यक्ति जिया किस तरह, कितने व्यक्तियों को सहारा दिया, कितने व्यक्तियों की उलभनों को दूर किया। परिवार, समाज देश ग्रौर विश्व के लिये वह छोड़ क्या गया ?

प्रातः स्मरणीय समर्थ सद्गुरु श्री रामचन्द्र महाराज (शाहजहांपुर) ग्रपनी यौगिक शक्ति द्वारा राजयोग साधना पद्धति के नवनीत स्व रूप सहज मार्ग प्रणाली का जीवन भर प्रचार व प्रसार करते रहे, ग्रौर ग्रपनी प्राणाहुति शक्ति के जिथे निरन्तर मानव मन, को ग्राध्यात्मिक चेतना देते रहे। ग्रापने पाथिव शरीर भले ही छोड़ दिया है, परन्तु ग्रापकी प्राणाहुति शक्ति प्रत्येक क्षणा मानव कल्याण में लगी रहेगी। हम ग्रापके बताये हुये मार्गं पर साधना करते चले जायें यही ग्रापके प्रति सच्ची श्रद्धांजिल होगी। यदि ग्रापकी इच्छा हम ग्रापके पाथिव शरीर के रहते पूर्ण न कर सके तो इसमें हमारा ही दोष है। ग्राप तो सदा यही कहते रहे कि "जब मैं देखूंगा कि मेरे ग्रभ्यासी मुभ से ग्रागे बढ़ गये तो हमें बड़ी खुशी होगीं।"

हम सहज मार्गं की पद्धित द्वारा साधना करते रहें और उसमें उत्तरोत्तर प्रगति करते रहें, तो समभेगे कि हम श्रापको श्रद्धाँजिल देने योग्य हो गये।

पूज्य बाबूजी का सारा श्रभ्यासी परिवार उनके श्रभाव से बहुत दुःखी है, किन्तु श्राप जब भी हमारे साथ हैं यह बिश्वास है श्रौर हार्दिक श्रभिलाषा है कि श्राप श्रपनी कृपा द्वारा इस बिश्वास में हमें साहस दे रहे हैं।

श्रापके पावन प्यार में दुलराया मेरा मन सदैव वही प्यार पाने के लिये इच्छुक बना रहे यही सच्ची श्रद्धांजलि है श्रीर इससे ग्रिधिक यह ग्रबोंध ग्रभ्योसी दे ही क्या सकता है।

Š

3

परम पूज्य श्री बाबूजी ने देहावसान पर श्रपना सब कुछ पूर्णारूपेगा उस परमतत्व में मिला दिया जो सर्वंत्र है। स्त्रपना सब कुछ का मतलब देहधारी होने की प्रक्रिया से है-यूँ तो जिसमें सब मिलते हैं उसे कहाँ मिलता है ?) ग्रतः हमारे दिलों में वही फैज बढ़ सा गया । यह सभी अभ्यासी महसूस कर रहे हैं या कर सकते हैं। ग्रब हम जब भी चाहें उन्हें ग्रपने ग्रंदर 'पा' सकते हैं । 'मालिक' का दैहिक रूप एक सरलता का प्रतीक था जब कि उनके ग्राँतरिक रूपों का वर्णन कठिन ही नहीं ग्रसम्भव है। सारांश में यही कहा जा सकता है कि स्रष्टिठ में परम पिता परमात्मा नाम की चीज वे ही हैं। सम्पूर्णता की अनुपम भाँकी जहां असम्भव नाम की कोई भी वस्तु नहीं । शक्तियाँ उनसे दूर, श्रौर उनकी प्राप्ति के लिये रहीं । उनके हर इशारे पर कार्य के तत्पर । समस्त में व्याप्त उस शाइवत सत्य तत्व में ग्रौर उनमें कोई भेद नहीं-भेद मात्र हमारी मनोदशा का है जो हम गल्ती करते रहे । वे ही सम्पूर्ण स्नष्टि का केन्द्र ग्रौर म्रांतिम लक्ष्य रहे ग्रौर हैं।

साधना की पड़ित में तीन वस्तुऐं हैं— १- मानना २- जानना ३- प्राप्त करना। इसकी परख यही है कि 'वह' सर्वत्र है स्रौर ग्रनन्त व शून्य से परे हैं। जब ग्रभ्यासी उन्हें सर्वत्र देखता है जो जून्य से भी परे है वह शक्तियों पर अधिकार के लिये आगे बढ़ा दिया जाता है। इस प्रकार 'मालिक' ग्रधिकतर ग्रभ्यासी 'मालिक' मानते थे, कुछ एक जानते भी थे, (जिन्हें ग्रात्म साक्षात्कार हुन्ना), पर बिरले ही उन्हें प्राप्त करना चाहते थे । क्यों कि शक्तियां, ज्ञान, स्रादि-२ कौनं खोना चाहेगा । इस प्रकार श्रपने पीका मन के द्वारा बजाय उसे प्राप्त करने के लोगों में प्रारााहृति (स्रानन्द के लिये, ईश्वर प्राप्ति के लिये नही) ज्ञान, प्रवचन, स्रादि-२ प्रसारित करने लगे । 'मन' पुनः ग्रहं में स्रा गया । जिसे 'मालिक' हमेशा न चाहते थे । वह तो निर्विकार, निश्छल, परम शून्य से भी परे है वहां ज्ञान, ग्रज्ञान, प्रेम, घृगाा ग्रादि–२ किसी की भी गुजर कहां। नहीं तो वह शून्य के परे न होकर पहले होता। यात्रा तो ग्रनन्त है या यूँ कहिये जब तक साँसे गिनी जा रही जीवन का रिस्क लेना । क्योंकि जब प्राप्त करेंगे तो स्राप परमात्मा हो जावेंगे परमात्मा सम्पूर्ण सृष्टि में सिर्फ एक ही होता है। स्रतः यह जोखिम लेने की इच्छा भी

नहीं करते । पर हमारा उद्देश्य तो उसे प्राप्त करना है चाहे कुछ भी हो जावे। यह भी 'उस पर' बहुत कुछ निर्भर करता है कि कैसे क्या करना होगा। उन्होंने न तो किसी से धन माँगा, न हीं तन, बस कूछ मांगा हम लोगों से तो सिर्फ एक दिल, ग्रीर यही पूरी तरह न दे पाए। क्यों कि यह भौतिक धड़कता दिल नहीं है। यह तो दिल है जो जजबात पैदा करता है। कैसे उनको यह दिल दे सकें, दे पाएँ (क्योंकि जीवन या देह के रहते ग्रसम्भव है कि वह श्रलग किया जा सके पर दूसरे रास्ते ग्रौर हैं) यही बेचैनो है। यही उसके लिए प्यास है, यही तड़प है कि हम ग्रन्तिम लक्ष्य को ग्रंतिम मान रहे हैं या कईयों में एक लक्ष्य । इसी बजह से वे परेशान थे कि कोई प्यासा मिल जावे । सभी लोग बेचैन रहें । सभी यही समभें कि ग्रगले क्षरा मृत्यु होने वाली है। ध्यान रहे उसे प्राप्त करने पर 'हम' समाप्त होकर परमात्मा होकर समर्थ हो जावेंगे तब शक्तियां स्वयमेब ही कार्य करेंगी। ग्रत: क्यों-कर हम शक्ति प्राप्त करना चाहते हैं ! क्यों हम उन बिन्दुश्रों पर, चक्रों पर लालच बढ़ाते हैं। हमारा ध्येय वह कि ये सब ! ये सब तो वहाँ हैं जहाँ वह है, पर जहाँ ये सब हैं वहां वह नहीं। ग्रतः क्यों हम अपने अहं को महत्ता देते हैं । परन्त् दिल देने के बाद ही ये सब ग्रसरहीन होता है। ग्रतः हमें तो ग्रपने को खाक कर देना है। वह यदि चाहेगा तो वही खाक ही काबिले काबिल होगी और उसकी इच्छान हो तो सारा किया धरा बर्बांद हो जावेगा । ज्यों-२ हम उसके नजदीक पहुंचेगे त्यों त्यों नियम संयम स्वयमेव ही स्राते जावेंगे । शक्तियां तो सहज मार्गं में सहज रुप से ही ग्राती हैं। करना तो सिर्फं इतना है कि इनके द्वारा श्रपने ग्रन्दर महाप्रलय यैदा कर उन समस्त म्राबरगों को खाक करके (क्योंकि जो बचेगा वही सत्य होगा) उसको ही देखें, सुने, व्यवहार करें । वही वह हो हमारे जीवन में या जीवन भी वही हो। फिर सर्वत्र में भी वही नजर स्राता है। ध्यान रहे खतरा स्रधिक है पर जो दीवाना होगा वही दीवानगी करेगा। बंजर या ऊसर से प्यार करने वाला क्या ग्रीर कुछ चाहेगा ? ग्रतः सभी से विवेदन है कि 'सहज मार्गं' को 'सहज' ही रखा जाये जैसा महाप्रभू निर्देशित कर गये हैं। अपने ज्ञान व अज्ञान के द्वारा कलुषित न करे। हम कई बार उनके दर्शन को जाते हैं। पर कितने ऐसे हैं जो उन्हें परमात्मा जानते हुए भी दर्शन को गये। हमारा उद्देश्य तो उन्हें पूर्णं रुपेगा प्राप्त करना था या खुद को उनमें खाक कर देना था। म्राग में हाथ डालिये या ग्राग को हाथ में रखिये, जलेगा हाथ ही । Ego के लिए बाबूजी ने इसीलिये बहुत कुछ कहा। 'नारदमोह' की कथा सभी कौ पता है तो क्यों शक्ति केंद्रों पर ग्रधिकार का मोह रखते हैं। शक्ति केद्रों पर ग्रिधप-तित्व घाहने वाला ग्रपना ही विनाश करता है- ये बात दीगर है कि ग्रपना विनाश करके बह उसे प्राप्त करता है या घोबी का कुत्ता बन जाता है जो न घर का होता है न घाट का। ठीक इसी प्रकार ज्ञान तो सर्वथा नश्वर मौर 'सत्य' में भेद करने का यंत्र। यह सदगूर को क्रपा से ही मिलता है, पढ़ने से नहीं। स्रतः उसे बखानने की स्रावश्यकता नहीं। बखानने से ग्रहं बढता है ग्रौर ग्रन्य के ग्रहं को चोट लगती है- साथ ही उस परम तत्व की एक भी टिप्पगी अभी तक न कोई कर पाया है न कर पाएगा । उसके ग्रन्यान्य

कार्यकलाप, रस, गंध भ्रादि से हमारा क्या सरोकार । हमें तो सिर्फ 'उसे' ही प्राप्त क-रना है। 'मालिक' ने भी प्रवचन का मार्ग नहीं बतलाया। जो करना है वह दिल से दिल में ही करना है। जिस प्रकार चोर को चोरी का हमेशा खाते, पीते, उठते बैठते, सोते ख्याल रहता है उसी प्रकार सारे कार्य करते हुए हमें उसे एक पल भी 'याद' से ग्रलग नहीं रखना है। तभी तो हम उसे श्रन्तिम लक्ष्य मानेगें श्रन्यथा मात्र कह देने से क्या होगा ! यही बिल्ला हमारे दिलों पर होना चाहिये यही बाबुजी की ग्राकांक्षा है। सभी 'एक उससे' सम्बन्ध कर भोगों के प्रति विरक्ति होकर व्यवहार (प्रेम) करें । किसी अन्य जगह भटकना भटकाव पैदा करेगा। दीवानगी बेचैनी लायेगी। बेचैनी स्वयं रास्ता बतलाती जावेगी । जब तक हम ग्रपनी खुदी को समाप्त न कर लें। इधर उधर भटकने पर धोबी के कूत्ते वाली गति हो जाती हैं। ग्रतः उद्देश्य के प्रति सतर्कता के साथ साथ सतत् प्रयत्न दिल के द्वारा करना है। नेति नेति का ग्रर्थ यही है कि तू यह नहीं — तू यह नहीं परन्तु वह तो सर्वंत्र है।

यह विषय से हटकर लिख रहा हैं कि प्रकृति में प्रलय का वातावरण शुरू हो गया है। जब तक यह बेचैनी सर्वत्र व्याप्त न होती है, तब तक तांडव भयंकर होता जावेगा। इसका सिर्फ एक हो उपाय है:—सिर्फ यही बेचैनी। नश्वर तो नष्ट हो जाती बाबूजी (मालिक) ने ग्रब इन्तजार छोड़ दिया है कि लोग सुधरें ग्रब तो वे जमाना सुधारने में लग गये हैं चाहे लोग सुधरें या न सुधरें। यह बात ग्रवश्य है कि उनके दीवाने का कोई भी बाल बाँका नहीं कर सकता है ग्रौर नहीं कोई ऐसा विचार भी करेगा। ग्रतः बिना किसी भय के सभी लोग बेचैन हो जावें तािक एक रस एक रूप प्रेम एक ही शाश्वत सत्य को प्राप्त करें।



- कोई सुनकर हँसेगा, लेकिन मैंने कुत्ते को liberate कर दिया हैं।
- अ एक समुद्र पार से महिला बहन ने बाबूजी को एक पंक्ति का पत्र लिखा I love you बाबूजी ने उन्हें एक ही पंक्ति का उत्तर दिया Forget me not,

प्रश्त- ऐसा नहीं हो सकता कि सीधे हैलीकोप्टर में ले जाकर उतार दें ? उत्तर- उलट गया तो सब गए।

(पूज्य बाबूजी महाराज)

सहज मार्ग

( ४६ )

1

(श्री रमेश सक्सेना, गाजियाबाद)

बड़े शौक से सुन रहा था जमाना— हमीं सो गये दास्तां कहते कहते।

सबके चेहरे उदास थे। नेत्र सजल थे।
सब रैं वे हैं वे कंठ से बोल रहे थे। स्पष्ट
स्वर तक नहीं निकल पा रहे थे। चारों
ग्रोर शोक का साम्राज्य छा गया था।
हरियाली में पतभर का ग्राभास हो रहा था।
विधि के विधान में हर जगह विरोधाभास
है। ३० ग्रप्रैल, परम पूज्य बाबूजी का जन्म
दिवस ग्रचानक शोक दिवस में परिवर्तित हो
गया था। सहज मार्ग के प्रकाश स्तम्भ को
धोर बादलों ने ग्राच्छादित कर लिया था।
सब मूक-विधर की तरह मूर्तिवत हिल डुल
रहे थे। १६ ग्रप्रैल की निष्ठुर प्रातः ग्रपना
प्रहार कर चुकी थी।

जहाँ छाये रहते थे खुशियों के वादल, वहाँ म्राज गम की घटा छा गई है। जरा ठहरों म्राहों फुगाँ करने वालो, जगाम्रो न 'बाबू' को नींद म्रा गई है।

राजयोग की सहज-मार्ग पद्धति के प्रगोता एवं श्री रामचन्द्र मिशन के संस्थापक परम पूज्य बाबूजी महाराज चलते समय ग्राज हम सब पर एक महान पुनीत कार्य भार सौंप गये हैं जिसे पूरा करना प्रत्येक भाई बहिन का परम कर्तंब्य हो गया हैं। दादा गुरू लाला जी महाराज के जिस छोटे से पौंबे को पाल पोस कर पुष्पित पह्नवित कर ग्राखिल विश्व को सुगन्धि प्रदान की उसे विशाल वट का रूप देकर सहज मार्ग के सन्देश को घर घर में पहुँचाना ग्राज हम सब का पुनीत कर्तंव्य हो गया है। जिस उत्तर दायित्व के साथ परम पूज्य बाबुजी महाराज ने जिस कार्य के लिये अपना एक एक पल समर्पित कर दिया वह ग्रध्यात्मिक जगत में एक श्रद्वितीय उदाहरण है । परम पूज्य बाबूजी महाराज का साहस शौर्य एवं पराक्रम देखकर ये शब्द स्वतः ही मस्तिष्क पटल पर ग्रंकित हो उठते हैं--

मैं अकेला ही चला था, जानिबे मंजिल मगर, लोग साथ आते गये, और कारवां बनता गया।

जीवन वृत: मानव मात्र की ग्रध्यात्मिक सेवा करने के लिये इस महान ग्रात्मा ने ३० ग्रप्रैल सन् १८६६ को शाहजहाँपुर (उत्तर प्रदेश) के वैभव शाली कायस्थ परिवार में जन्म लिया। ग्रापके पिता श्री बद्रीप्रसाद जी ग्रपने समय

सहज मागं)

( ১৫ )

के लब्ध प्रतिष्ठित वकोल रहे जो ग्रागे चल कर भ्रानरेरी स्पेशल मजिस्ट्रेट प्रथम श्रेगी के पद पर प्रतिष्ठित हुए, ग्रौर रायबहादुर उपाधि से विभूषित हुए। श्रापके प्राचीन वंशज मुगल सम्राट म्रकबर के दरबार में 'मीर मुन्शी'' (मन्त्री) के पट पर स्रासीन थे। जिन्हे 'बगारा' । बहादूर) की उपाधि से अलकृत किया गया । आगे चलकर अवघ के तालग्राम की जागीर उनके पूर्वजों की प्राप्त हुई, जो कई पीढियों उनके स्वायित्व में रहीं। तत्पश्चात भ्रापके परिवार में एक बख्शी कुन्दन लाल हुए जो नवाब शुजाउद्दौला के प्रघान सेत्रा पति रहे, तथा पानीपत की तीसरी लड़ाई, सन् १७६१ में सेना का संचालन किया ग्रौर सन् १७७४ में रहमत खान के करते हुए वीर गति साथ युद्ध प्राप्त हुए।

वालक रामचन्द्र को ६-७ वर्ष की अवस्था में ही पूजा में रूचि थी। माँ को पूजा करते देख बालक ने पूजा की हठ की तो माँ बालक की जिद पूरी करने के लिये माथे पर चन्दन का टीका लगा देती। किन्तु चन्दन का टीका मात्र बालक को तृप्ति प्रदान नहीं कर सकी। पूजा की प्यास दिनों दिन बढ़ती गई। ६ वर्ष की अवस्था में पूजा की पियासा और अधिक बलवती हो उठी। बालक ने गीता का अध्ययन आरम्भ कर दिया। किन्तु गीता भी उन्हैं तृप्ति प्रदान नहीं कर सकीं।

एक दिन वालक ने परिवार के पंडित जी से पूजा विधि का विधिवत ज्ञान प्राप्त करने का स्राग्रह किया। पडित जीं ने राम नाम का जाप वताया। किन्तु कोई परिवर्तंन न पाकर एक सप्ताह बाद इस जाप का भी धरित्याग कर दिया। ग्रापके जीवन में ईमानदारी का विशेष स्थान रहा। ग्रपनी ग्रात्म कथा में ग्रपने विद्यार्थी जीवन की एक घटना का वर्णन करते हुए ग्रपने जीवन पर ईमानदारी की छाप का उल्लेख करते हुए ग्रापने लिखा है कि एक बार स्कूल के बरामदे में ग्रापको एक रूपया पड़ा मिला जिसे तुरन्त प्रधानाचार्य महोदय को दे दिया ग्रीर ग्राग्रह किया कि जिसका वह रूपया है उसे दे दिया जाय। ग्रापकी इस ईमानदारी से सभी ग्रध्यापक ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए तथा ग्रापकी भूरि भूरि प्रशंसा की। एस० एस० एल० सी० परीक्षा उत्तीर्णं कर ग्रापने गृहस्थ ग्राप्रम में प्रवेश किया ग्रीर १६ वर्ष की ग्रवस्था में मथुरा में श्री मती भघवती से ग्रापकी शादी सम्पन्न हुई।

१२ जनवरी १६२५ में स्रापने शाहजहाँपुर न्यायालय में सेवा प्रारम्भ की । सेवा काल में स्रापका स्रपने साथियों एवं स्रधिकारियों में एक स्रनुकरणीय स्थान रहा । श्रापके स्रादर्शं व्यक्तित्व का उस्लेख स्रापकी 'परसनल फाइल' तक में बड़ी सराहना पूर्वक किया है ।

श्राद्योपान्त श्रापका जीवन पवित्रता एवं सादगी का श्रागार रहा । वचपन से ही माता की शिक्षा "ईमानदार बनो" ने श्रापके जीवन को श्रीर विखारा । शनै:—शनैः जीवन में सात्विकता एवं शालीनता के संगम ने श्रापके जीवन को पवित्रता के चरमोत्कर्ष पर श्राध्यात्मिकता की श्रोर उन्मुख किया श्रौर श्राप श्रपने उद्देश्य चरम लक्ष्य की प्राप्ति के लिए रात दिन बेचैन रहने लगे ।

म्राध्यात्मिक क्षेत्र : समर्थं म्रादि गुरू श्री रामचन्द्र जी महाराज (फतेहगड़) की सुनहरी गाथा से भ्राप प्रभावित हुए। भ्रौर ३ जून १६२२ को प्रात: भ्रापने लालाजी महाराज के चरण कमलों में शरण ली। यहाँ पहुँच कर भ्रापको भ्राभास हुम्रा कि भ्रापको सद्गुरू की प्राप्ति हो गई।

श्राप प्रातः स्मरग्गीय दादा गुरू लाला जी महाराज के होन हार एवं विश्वसनीय शिष्य रहे। स्रापकी स्राध्यात्मिक योग्यता लगन एवं कुशलता के वशीभूत होकर, ग्रापको उन्होंने ग्रखिल विश्व की ग्रध्यात्मिक सेवा करने के लिये अपना उत्तराधिकारी नियुक्त किया । ग्रपना कर्तव्य पालन करते हुए जन जन में अध्यात्मिकता का प्रचार एवं प्रसार करने के लिये ग्रापने ग्रादि गुरूदेव के नाम पर ३१ मार्च १६४५ को शाहजहांपुर में श्री रामचन्द्र मिशन की स्थापना की जिसकी शाखाएें न केवल भारत में ही ग्रपित विदेशों तक में विश्व के कोने कोने में फैलती जा रही हैं, तथा जिनके अथक प्रयत्नों एवं अडिग साहस के फलस्वरूप समर्थ महात्मा भ्रादि गुरू लाला जी का स्वप्न साकार हो उठा है।

राजयोग पर स्नाधारित स्नाध्यात्मिक साधना "सहज मार्ग" त्राज के युग में जन साधारण के लिये पूज्य बाबूजी महाराज की स्रपूर्व देन है जिसके प्रचार एवं प्रसार में स्नापका योग दान एक अनुकरणीय सोपान है।

कृश काय होते हुए भो अपनी अधिकतम सेवा प्रदान करने के लिये आपने जीवन में आध्यात्मिक यात्राओं का तारतम्य अन्तिम दिनों तक बनाये रखा। सन् १६४४ में आपकी प्रथम अध्यात्मिक यात्रा दक्षिण भारत से प्रारम्भ हुई। ग्रनेकों स्वदेशी यात्राग्रों के पश्चात सन् १६७२ ग्रप्नैल से जून तक ग्रापने विदेशी यात्राएं की जिनमें इजिष्ट इटली, फांस, डेन मार्क, युनाइटेड किंगडम, यू० एस० ए० जमंनी, एवं स्विटजलैंड की यात्रा प्रमुख थीं। सन् १६७६ में मई से जून तक ग्राप पुनः समुद्र पार की यात्रायों पर निकल पड़े। इस बार दिनकर के प्रकाश से डेनमार्क, जमंन, स्विटजरलैंड फांस ग्रादि देश पुनः दीष्तमान हो उठे।

कालान्तर में ग्राध्यास्तिमक साधना के क्रियात्यमक प्रसार के लिए ध्यान मन्दिरों (Meditation Halls) की ग्रावश्यकता ग्रनुभव की जाने लगी। प्रथम ध्यान- मन्दिर इसी क्रम के अन्तंगत २८ मई सन् १६६७ में हैदराबाद में स्थापित किया गया। तत्पश्चात क्रमशः १६ जून १६७० को रायचूर (कर्नाटक) २० फरवरी १६७२ को करनाटक १२ सितम्बर १९७६ को बंगलौर १९७७ में सिंगापुर में तथा २५ नवम्बर १९७७ के तिनस्किया ग्रासाम में ध्यान मन्दिरों की स्थापना की गई । सन् १६७२ में नाइस [फ्रांस] में प्रथम समुद्र पार ध्यान मन्दिर की स्थापना की जा चुकी थी। सन् १६६८ में तिरुपति में सहज मार्ग रिसर्च केन्द्र की स्थापना ग्रापका इस क्षेत्र में ग्रत्यन्त ही महत्व पूर्ण योगदान था।

श्रपनी श्रात्मकथा में श्रपने जीवन की सफलता का विश्लेषण करते हुए बताया है कि श्राप की सफलता का कारेण था सन्देह का निवारण एवं श्रात्म विश्वास ।'' श्रापने दुश्नन को भी गले लगाया। क्योंकि श्रापका नियम था कि "यदि कोई मेरे प्रति श्रपना

कर्तव्य पूरा नहीं करता तो मैं उसके प्रति ग्रपना कर्तव्य पूरा क्यों न करूं।''

प्रत्येक महा पुरुष को अपना मार्ग स्वयं निर्मित करना होता है। ठीक उसी प्रकार परम पूज्य बाबूजी महाराज ने अपना मार्ग स्वयं प्रशस्त विया। अपने अध्यात्मिक मू० तत्वों का वर्गन करते हुए पूज्य बाबूजी महाराज ने पग पग पर हमारा मार्ग दर्शन किया हैं। अगपने गुरू और शिष्य के स्थान पर सेवक और सहयोगी का सम्बन्ध स्थापित किया। हमेशा भाई बहिन कह कर सम्बोधित किया। कितना विशाल था, और रहेगा बाबू जी महाराज का हृदय प्राँगण जिसमें आकाश की भांति पूरा संसार समा गया। अखिल सृष्टि समाहित हो गई।

श्रापका कथत है कि ईश्वर को जानना वास्तविकता नहीं वरन् ईश्वर को प्राप्त करना वास्तविकता है। श्राध्यात्मिकता का यही श्रर्थं हैं। श्रापके एक एक वाक्य, एक एक शब्द पर श्रापके व्यक्तित्व की छाप हैं। श्रापने कहा है कि "गुरू ईश्वर श्रौर मनुष्य को जोड़ने वाली कड़ी है। उसी के माध्यम से ईश्वर तक पहुँचा जा सकता है। केवल वही एक शक्ति है जो रास्ते की उलफ्तनों से निकाल सकती है।"

गुरू ग्रौर शिष्य के सम्बन्ध पर प्रकाश डालते हुए ग्रापने स्पष्ट किया है कि गुरू स्वयं ईश्वर में लय हो गया हो तो वर्षों की बचत हो जाती है। लोग कहते हैं कि ऐसा गुरू मिलना कठिन है लेकिन मैं कहता हूँ कि एक योग्य शिष्य मिलना भी उतना कठिन है ग्राकाँक्षी की सच्ची पुकार गुरू को उसके द्वार तक ला ही देती है।

वास्तिविक ग्रभ्यासी (शिष्य) की स्थिति का उल्लेख करते हुए एक स्थान पर पूज्य बाबूजी महाराज ने बताया है कि भिखारी ऐसा हो [ग्रभ्यासी] कि प्याला [हृदय] सामने हैं लेकिन मांगने का होश नहीं।

हमारे जीवन पर भौतिक प्रभावों का उल्लेख करते हुए बाबूजी महाराज ने कितने सरल एवं सुलभ ढंग से भौतिकता में लिप्त रहने की स्थिति की ग्रोर संकेत किया हैं। हमें सचेत करते हुए ग्रापने कहा ''मानव की हस्ती गिलाफ दर गिलाफ हो गई है। हमारी ग्रसलियत हमसे छिप गई है। ईश्वर की वनाई दुनियाँ में रहने के बजाय हम ग्रपनी वनाई दुनियाँ में रहने लगे।''

ग्रागे ग्रोर स्पष्ट करते हुए हमें जागृत किया ''ईश्वर का ठिकाना तभी मिलता है जब हमारे मनोरंजन समाप्त हो जाते हैं। ग्रौर उसके चमत्कार से ऊँचे उठ जाते हैं। इसीलिये:—

पहिले मजाले दीद तो पैदा करे कोई, फिर हमको देखने की तमन्ता करे कोई।

सेवा भाव श्रभ्यासी का प्रमुख गुएा है। सरल, सहृदयी एवं सतोगुएा से श्रोतप्रोत श्रभ्यासी को चरम लक्ष्य का द्वार खुला मिलता है। श्रतः श्रापने कितने सरल शब्दों में सचेत किया है, ''सेवा तथा त्याग वे नींव के पत्थर है जिस पर हम श्राध्यात्मिकता के मन्दिर का निर्माण कर सकते हैं। प्रेम तो इसका मूलाधार है।''

सहज मार्ग)

40 )

ग्राज ग्रध्यातम जगत के दीप्तिमान सूरज को बादलों ने ढक तो लिया है, किन्तु उसका प्रखर प्रकाश एवं तेज ज्यों का त्यों दीप्तिमान है ग्रीर सृष्टि पर्यन्त ग्रपने तेज पुंज से मानव जगत को प्रकाशमान करता रहेगा।

परम पुज्य वाबूजी महाराज के प्रति सच्ची श्रद्धांजलि उनके द्वारा निर्दिष्ट नियमों का पालन, साधना में प्रगति, ग्रालस्य का परित्याग एवं वास्तिविक रुप में क्रियात्मक अभ्यासी बनना है। उनका पार्थिव शरीर ग्राज हम से ग्रोभल हो गया है किन्तु उनकी उपस्थिति हर पल हर क्ष्मण हमारे हृदय पटल पर बनी रहे यही सच्ची श्रद्धांजलि हैं। कितना ग्रच्छा हो कि यदि हम परम पूज्य बाबूजी महाराज का जन्म दिन भी वसन्तोत्सव की ही भाँति शाहजहांपुर ग्राश्रम में ही त्रिदिवसीय ग्रघ्यात्मिक पर्व के रूप में ग्रायोजित करना प्रारम्भ कर दें ताकि ग्रादि गुरू परम पूज्य लाला जी महाराज के जन्म दिवस को ही भाँति ग्रापको जन्मोत्सव का भी ग्रानन्द उसी प्रकार भाई बहिन प्राप्त कर सकें।

उस दिव्य पुंज को इन शक्दों के साथ शत् शत् नमस्कार—

> "तुम उठे तो उठ गई, सारी सभा । सिर्फ मन्दिर सर सराता रह गया ॥

[बाद में] बाबूजी । ग्रापका बड़ा बच्चा बहुत बीमार है । वाबूजी—मेरा बच्चा ग्रगर बीमार है तो तुम क्यों बेचीन हो ?

उडा० के०सी० वरदाचारी [हँसी के मूड में] बाबूजी। यह तो स्राप मानेगे कि मैं स्रापसे ज्यादा पढ़ा-लिखा हूँ। वाबूजी इसमें क्या शक हैं ? मैं तो कुछ भी पढ़ा-लिखा नहीं।

डा० - स्रीर बाबूजी, मैं तो बेर्दांती हूं। मेरा ज्ञान ग्रापसे ज्यादा है।

बाबूजी — यह भी ठीक है। लेकिन एक छोटी सी वात मैं भी जानता हुँ कि जहाँ वेदों का स्रंत होता है, वहीं से हमारी साधना start होती है।

🔆 पूज्य बाबूजी महाराज 🛨

\*\*

सहज मार्ग

( 48 )

(श्री महेश्वरी दयाल सिंह श्रीवास्तव, गोरखपुर)

कौन कहता है वे नही हैं। यह वे ही कहते हैं जिन्होंने उनको जाना नही उनके लिए उनका रहना न रहना कोई भ्रर्थं नहीं रखता।

कौन कहता है कि वे नहीं हैं। वे यहीं हैं, सर्वत्र हैं। करण करण में हैं, पल पल में हैं। इतने समग्र घनीभूत हैं कि कहीं गमनागमन सम्भव नहीं है। सर्व-व्यापक का गमन कैसा? श्रीर सम्भव कैसे?

कौन कहता है कि वे नहीं हैं ! दशाद्वियों से उन्होंने अपने सच्चे अनुयाइयों को अभ्यास कराया कि पँचतत्व निर्मित पार्थिव शरीर को मत देखो । मूल आत्म-तत्व को देखो । वे प्रायः कहते "हजारों दर्शनार्थियों में बिरला ही साधक मुभको देखता है ऐसे तत्व का तिरोभाव कैसा ? उसका दाह कब कौन कर सका ?

कौन कहता है कि वे नहीं हैं। वे तो सत: गुरू रहे, अब भी हैं और आगे भी रहेंगे। ध्यान की पूर्वांपर अवस्थाओं का पैनी दिष्ट से निरीक्षण करें। क्या तब और अब से कुछ अन्तर पाते हैं! नहीं! तो फिर वे हैं और अभी भी हैं। हमारे मध्य हैं, हमारे पाइवं में हैं, पृष्ठ में हैं, अग्र में हैं, हमारे अन्त:पुर में हैं। कौन कहता है कि वे नहीं हैं। सत का ग्रभाव नही होता श्रीर सत ही गुरू होता है। ग्रीर ग्रसत का ग्रस्तित्व नहीं होता।

फिर ये अश्रु-करा क्यों ? विनाशी असत (शरीर) के लिए विनाशी असत अश्रु अपना निपात करता है। शुक शुक के ही साथ उड़ता है। बिनाशी तत्वों का विनाशी तत्त्वों के लिए रुदन स्वाभाविक है। इसमें कोई आश्चर्य नहीं। अविनाशी अविनाशी के लिए न कभी रोया, न रोता है। सत्-गुरू तो अविनाशी तत्त्व है। सत्-तत्त्व है कौन कहता है कि वे नहीं हैं।

कौन कहता है कि राम नहीं हैं। कौन कहता है कि कुष्ण नहीं हैं कौन कहता है कि ईसा मसीह अथवा मुहम्मद साहब नही है। सब हैं और रहेंगे। अपनी कष्णा, दयालुता तथा अहेतुकी अनुकम्पा के वशीभूत वे रहे हैं और रहेंगे। प्राची का दिवा-प्रहरी जब तक सफर करता रहेगा, अपने ताप से वर्षा की व्यवस्था करता रहेगा, निशा में शित जब तक अपनी चन्द्र ज्योंत्सना से शीतलता प्रदान करता रहेगा तब तक इस शस्य-श्यामला स्वर्गीपम घरती के प्राणी मात्र के कल्याणार्थं ये महान अमर-विभूतियां, दृश्य-अदृश्य रूप में अमरावती का त्याग करके सदा सदा इसी मर्त्य-लोक में रहेगी।

(माचं, मई १६८३

कौन कहता है कि वे नहीं हैं Reality at Dawn में उनके द्वारा सत्य का उदय का प्राकट्य, Voice Real में उनके ऋत-बचनों का उद्घोष, सारे वाङ्कमय के सारांश उनके दसोपदेश किन के श्रवण रन्ध्रों में ग्राज ग्रौर ग्रव भी मुखरित नहीं हो रहे हैं। वे ग्रव भी इसी प्रकार ग्रक्षण्ण एवं चिर-स्थायी हैं जैसे राम की मर्यादा ग्रथवा कृष्ण का गीतोपदेश।

ग्रव प्रश्न उठता है कि इस भीषरा प्रतिकूल परिस्थितियों में हम क्या करें! ग्राध्यात्मिक दिष्ट से तो जो नियन्ता का विधान है सब ग्रनुकूल है, मगलमय है। कल्यारा गुरु में परोक्ष रूप से निहित होता है, भले ही प्रत्यक्ष से ग्रपने सीमित बुद्धि में ग्रमंगल दिखता हो।

श्री बाबूजी महाराज के पास एक ऐसी स्रमूल्य वस्तु थी जिसे वे मुक्त-हस्त वितरित करना चाहते थे, उसे ही वे दामन फैला कर हमसे स्रहिनश बटोरना भी चाहते थे श्रौर स्रपने स्रनुयाइयों के बीच उसी की स्रजस्म हिलकोरें ललचायी दिष्ट से बराबर देखना भी चाहते थे। वह वस्तु है प्रम। प्रम ही इस जगत का सार श्रौर श्रोधार है। प्रम से हम स्रपने को हटका [Light] स्रनुभव करते हैं इसके विपरीत हममें भारीपन

[grossness] श्रा जाता है। मन भारी, खिन्न और उदास हो जाता है। श्री बाबूजी को यदि कोई भूख थी तो उसी प्रेम की थी। श्रपना श्रेम देना चाहते थे, हम से श्रेम पाना चाहते थे ग्रौर ग्रभ्यासी जनों के ग्रापसी व्यवहार में भी प्रेम देखना चाहते थे। परन्तु यह हमारा दुर्भाग्य रहा कि इन तीनों ग्रायाम में ग्रपने ग्रहंकार ग्रौर स्वार्थ-वश हम ग्रसफल रहे ग्रीर सांसारिक भाषा में वे-जिन्हे हम 'बाबूजी' कहा करते थे-भूखे ही चले गए। कठोर शब्दों में हम उनको भोजन भी न दे सके। उन्होने ग्रनशन करके हमें फिर सचेत होने का एक अवसर प्रदान किया है कि हम अपने कौट्मिबक परिवार में पड़ोसियों में, मित्रों में, ग्राध्यात्मिक परिवार में, स्व-देशी विदेशी परिवार में तथा ग्रन्ततः विश्व परिवार में म्रहंकार एवं स्वार्थ का त्याग करके प्रेम का व्यवहार करें।

परोक्ष-ग्रपरोक्ष रूप से ग्रपने ग्रन्तःपुर में विराजमान श्री बाबूजी महाराज को हम सच्चे ग्रथों से ग्राश्वस्त करें कि भविष्य में हम उनके वाञ्छित तथा निर्दिष्ट प्रेम-पूर्णं सहज मार्गं पर ही ग्रिडिंग होकर चलेंगे। यही वास्तिवक तिलाञ्जिल ग्रथवा श्रद्धाञ्जिल होगी।

(श्री परमानन्द भ्रग्नवाल, तिनसुकिया)

६-२-=३ को मेरी पूज्य माताजी का देहान्त हो गया, उसके निमित्त मूभे हरिद्वार जाना पड़ा । दिनांक १३-२-८३ को वहां से वापस दिल्ली पहुँचा, ग्रौर पूज्य बाबूजी का दर्शन किया। प्राय: दिन के ११ बजे का समय था। पूज्य बाबूजी ब्हील-चेयर पर नीचे घूमने ग्राये थे । ग्राप ग्राधा घण्टा नीचे रहे। श्रापके दर्शन से मुभ्रे यह श्रनुभव हुन्ना कि श्रात्मा विल्कूल तृप्त हो गई हैं, तथा किसी चीज की ग्रावश्यकता नहीं हैं। सब कुछ मिल गया है। ग्राप कुछ कुछ बोल भी रहे थे, मगर समभ में नहीं ग्रा रहा था। थोड़ा-२ हाथ पैर भी हिला रहे थे। पहले तो यह स्ना कि कोई भो श्रादमी ऊपर नहीं जा सकता कारण डाक्टर की अनुमति नही हैं। भाई काशीराम भी उसी दिन दिल्ली ग्राये थे। मन में चिन्ता बढ़ने लगी तथा ग्रफसोस होने लगा कि अब क्या होगा, इतनी दूर से आने का मौका लगा मगर दर्शन बिना क्या होगा। कुछ देर बाद एक अभ्यासी भाई आया और कहने लगा, पुज्य बाबूजी नीचे ग्रा गये हैं, श्राप लोग दर्शन कर सकते हैं। यह सुनकर बड़ी खुशी हुई ग्रौर भागकर उनके पीछे चल दियाः । आपने हमारे ऊपर महान कृपा की । १६ ग्रप्रैल १९८३ हमारे लिये मनहस

१६ ग्रप्रांल १६८३ हमारे लिये मनहूस दिन, हमारे मालिक हमें छोड़कर चले गये ।

उस दिन सुबह से ही मुभे ऐसा महसूस हुग्रा कि शरीर का दम निकल गया है। तथा हाथ पैर में ताकत नहीं है। घर पर मैंने कहा भी श्राज कोई घटना होने वाली हैं। पर विशेष घ्यान नही दिया। होनहार को कोई रोक नहीं सकता । शाम को साढे पाँच बजे भाई रघुवीर प्रसाद जी द्कान पर भ्राये भ्रौर कहने लगे कि पुज्य बाबूजी का शरीर ग्राज स्वह ६ बजे दिल्ली नरसिंग होम में शाँत हो गया है। हमने दुकान बन्द की ग्रौर सीघे ग्राश्रम चले गये, वहां शोक — सभा की ग्रौर जाने का प्रोग्राम बनाने लगे। हमारे पाँच भाई बहनों के जाने का प्रोग्राम बना, ग्रौर हम लोग स्बह ८ बजे हबाई जहाज से रवाना होकर सन्ध्या स्राठ बजे दिल्ली पहुँचे । वहाँ से लखनऊ मेल से २१-४-८३ को ४ बजे सुबह शाहजहाँपुर पहुंचे । करीब ६ बजे सुबह पूज्य बाबूजी के घर पर गये, जहां उनका पार्थिव शरीर रखा था । उनको देखकर काफी दु:ख अनुभव हुआ। फिर ऐसा अनुभव हुआ। कि पूज्य बाबूजी कहते हैं कि भाई मैं कहीं गया नहीं हूं, तुम्हारे पास ही तो हूं । शरीर का क्या इसे तो जाना ही था ग्राज नहीं तो कल। फिर हिम्मत बढ़ी, ग्रौर प्रारगाहुति का ग्रन्भव किया । सुबह ६ बजे ग्रापका शरीर उठाया, तथा साढ़े दस बजे ग्राश्रम पहुँचे । जुलूस

मौन था। सब के सब दुःखी थे। १२ बजे अन्दाजन आपका दाह संस्कार किया गया। तथा चन्दन और पुष्प से आपको अंतिम श्रद्धां ज्जलि प्रदान की गई। अब पूज्य वाबू जी तो चले गये, मगर हमारा कर्त्तं व्य बढ़ गया, जिसे हम लोगों को पूरा करना है। पूज्य वाबूजी के कहे अनुसार चलना ही हमारा परम कर्त्तं व्य है, और हमें आतृभाव बढ़ाना ही चाहिये। हम सबको उन्हीं से प्रार्थना करते रहना चाहिये, कि उनकी इच्छा

अनुसार चल सकें। पूज्य वाबूजी ने बड़ी कुपा की है कि हर अभ्यासी को दुःख सहने की शक्ति दी है। दुःख है कि पूज्य भाई साहब काशीराम जी उस समय नहीं थे जो कि हर समय उनके पास रहते थे। पूज्य बाबूजी शरीर से तो चले गये, लेकिन हम लोगों के दिल से जावें तब जाने। वे सदैव हमारे पास हैं। ध्यान करने से अनुभव होगा। अब तो सिर्फ उनकी याद रह गई है। उनकी आतमा को हमारा शत्-शत् प्रशाम। \*

## ञ्राख्री इशारा

--जग्गन (जे० श्रार० के० रायजादा)

"वह मेरा रीनके— महिकल कहाँ है, मिरी विजली मेरा हासिल कहाँ है, मुकाम उसका है दिल की खिलवतों में, खुदा जाने मुकाम दिल कहाँ है।"

— इ**कबा**ल

श्रांखे उनके दीदार को तरसेंगी। कान उनकी श्रावाज न सुन पायेंगे। हाथ उनके चरगों के स्पर्शं से महरूम रहेंगे। कहाँ गया श्रपना दिलख्वा, क्यों हमसे पदी कर लिया, जब सोचता हूँ दिल पाश-पाश हो जाता है। पर वह जाते-जाते इशारा कर गये। वह तो हमारे दिलों की तह में समा गये हैं श्रौर हम सब उनकी नजदीकी श्रौर ज्यादा महसूस कर रहे हैं। ऐसा क्यों ? क्योंकि वह अपनी खुशबू हम सबमें छोड़ गये हैं श्रौर श्रपनी नजदीकी के एहसास द्वारा बार बार इशारा कर रहे है कि इस खुशबू को फैला दो सारे संसार में, इसे श्रपने मन की तंगी श्रौर तकब्बुर से गंदलाना मत, मैं तुम्हारे साथ हैं।

हमने देखा है कि हमारे बाबूजी साहब मुलायमियत के मुजस्समा थे । लचीलापन जिन्दगी की पहचान है ग्रौर ग्रकड़ मुर्दे की

सहज मार्ग

**પ્ર**પ્ર )

सिफत । बच्चा पैदा होता है उसमें बेहद लोच होती हैं यही लोच विकास तत्व हैं और जैसे-जैसे लोच घटती है विकास रकता जाता है और ज्यों-२ अकड़ पैदा होती है गतिशीलता घटती जाती है । अकड़ मृत्यु की पहचान है। अब अगर यहां अकड़ हममें आ गयी चाहे वह धन की हो, ज्ञान को हो, पद की हो, और चाहे आध्यात्मिकता की हो तो हमें समफ लेना चाहिए कि हमारी तरक्की (विकास) रुक गयी है । हमारे मालिक ने यही आखरी इशारा किया है । अगप सभी जानते हैं कि अपने प्रिय बाबूजी के पार्थिव शरीर को उनके महासमाधि में लींन होने के बावन घन्टे बाद चिता पर

रक्खा गया था उस समय भी उसमें लचीलापन था, ग्रकड़ का नामोनिशाँ भी न था।

हमारा फर्जं है कि हम उनके इशारे को समभें और अपने मन की अकड़ को छोड़ अपने सोच एवं व्यवहार में लचना सीखें। मुलाय-मियत पैदा होने पर ही उनकी खुशबू हमसे संसार में फैलेगी। वह चाहते थे कि मिशन के सदस्य को खुद बताना न पड़े बिल्क लोग उसे देखकर ही कहें कि वह श्री रामचन्द्र मिशन का सदस्य है।

इसके लिए ग्राज हम यह संकल्प करें:-

सँकल्पः---

"प्राणों के प्राण ! मैं अपनी देह को निर्मल रक्खूगा, क्योंकि मेरे अपने विचारों को असत्य से धूमिल न होने दूँगा, क्योंकि तूने सत्य के दीपक से मेरे विवेक को प्रकाशित किया है ! मैं अपने हृहय में पापों का प्रवेश न होने दूँगा, क्यों कि वहाँ तेरी मूर्ति प्रस्थापित है ! मेरे सब कार्यों में तेरी ही अभिव्यक्ति होगी, तेरी ही प्रेरणा होगी!

–टैगोर