Sabaj marg सहज मार्ग



Bi-Monthly: Spiritual

Reg. No. RN 12620/66

Gram: SAHAJ MARG

Phone { Resi. : 2667 Ashram : 2575

No. 3

May: 1982

SHRI RAM CHANDRA MISSION SHAHJAHANPUR, U.P. 242001



उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वराश्विबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान — लाभ करो )

# – प्रार्थना –

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है । हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक है । तू ही हमारा एक मात्र स्वामी श्रीर इष्ट है । बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है ॥



O, Master!

Thou art the real goal of human life. We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement. Thou art the only God and Power, To bring us up to that Stage.

Vol. XXV All Rights Reserved No. **3**Editorial Board:— May 1982
1-Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D. Single Copy Rs. 3-50
2-Prof. Laxmi Shankar Yearly Subscription Rs. 18-00

## — CONTENTS —

#### English-

3-Shri S, A. Sarnad

| 1            | (a) Obituary - (Editor, Bro. Lakshmi Shankerji) (b) A Clarification       | n I   |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| 2            | Master's 83rd Birth-Day Celebrations in Malaysia                          | H     |
| 3            | The Way Up – Shri Ram Chandraji – President                               | 111   |
| 4            | Master's Message — 30th April 1982 - SURAT                                | VI    |
| 5            | From Animal to Man - Bro. Suresh Chandra, Rampur                          | ΙX    |
| 6            | Master in Malaysia – Bro. K. V. Reddy                                     | XIII  |
| 7            | Some thoughts on Master's Message — of Basant, 1982                       |       |
|              | Bro. S. A. Sarnad - Gulbarga                                              | XVIII |
| 8            | Silver Jubilee - Sahaj Marg Patrika, Shri Ram Chandra Mission             | XIX   |
| 9            | Extract from a Letter Addressed to a Foreign Preceptor from               |       |
|              | Shri Prakash Chandra Saxena                                               | XXII  |
| 10           | Lethargy - Sister R. Srimati, Ahmedabad                                   | 1     |
| 11           | Abhyasi's Experience - Bro. K. R. S. Rangarajan                           | 3     |
| 12           | The Gujarati Translation of the Mission's Books for Sale.                 | 5     |
| 13           | Proceedings of the Publication Committee 30th Jan. 82                     | 5     |
| 14           | Presidential Order - Change of name to "Centre-in-Charge"                 | 6     |
| हिन्दी—      |                                                                           |       |
| <b>§</b> -   | सद्गुरु का सन्देश—पूज्य बाबू जी महाराज, शाहजहाँपुर                        | ऋ     |
|              | कर्म का भौतिक एवं ग्रध्यात्मिक स्वरूप – भाई शिवप्रसाद खेतान जी, तिनसुकिया | स     |
| <b>३</b> − ∶ | म्रभ्यासी का म्रनुभव-बहन बृजवाला ठाकुर, मेरठ                              | ?     |
| <b>४</b> –   | ध्यान—भाई चन्द्रशेखर सनवाल जी, नैतीताल                                    | Ę     |
| <b>y</b> –   | सहज मार्गं घ्यान दीप—भाई मदन लाल जी, उदयपुर                               | 3     |
|              | प्रार्थंना—भाई महेरवरी दयाल सिंह श्री वास्तव जी, गोरखपुर                  | १२    |
|              | मुखर मौन—भाई शिवलिंगप्पा इंगलगी जी सेडम                                   | १८    |
|              | म्रनन्त यात्रा                                                            | 38    |

Views and Opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

#### \* OBITUARY \*

The Editorial Board, of the Sahaj Marg Patrika, mourns deeply over the sad and untimely demise of one of the brother-members, Prof. Lakshmi Shanker ji of Allahabad, who was also the Superintendent of the Mission's Publication Department.

Professor Lakshmi Sanker ji was a sincere devotee of the Master and an untiring worker of the Department of Publication. He was ailing for quite a long time, although he had recovered to a certain extent in the meantime.

The Editorial Board offers its condolences to the bereaved family-members of our late brother Prof. Lakshmi Shanker ji with a prayer to Revered Master to bestow peace upon the departed soul.

- Editorial Board

#### A CLARIFICATION

Ref. 2332 Date 2 June 82

In view of the enquiry made by Zonal Secretary No. 4 about clarification of functions and duties of Secretary to the President, it was replied as under:

'In this connection, it was replied to him that "the Secretary to the President connotes only the idea that he will act according to the wishes of the President so far as understood by me, and there is nothing beyond it.

All organisational matters of the Mission are to be dealt with by the Headquarters, only through its Secretary at the Headquarters,

Sd. P, C, Saxena for Shri Ram Chandra Mission

To.

All the Zonal Secretaries, except Zone No. 4, for correct understanding and information please.

(1)

#### Master's 83rd Birth-Day Celebrations

Sister Balagopal, Preceptor-in-charge, Malaysia & Singapore reports the following on the Master's 83rd Birth Day Celebrations held in April, 1982, in Malaysia.

--080--

A small group of Abhyasis of Shri Ram Chandra Mission in Malaysia, mainly from the Centres in Klang, Seremban and Kuala Lumpur celebrated our Beloved Babuji's 83rd Birthday with great fervour and love.

On 30th April – Master's Birthday – there was a combined gathering when almost sixty abhyasis from Klang, Kuala Lumpur, Seremban and (one each from Malacca & Kuala Pilah) attended the Satsang at the home of the Centre-in-charge (No. 3, Jalan 3/55, Petaling Jaya), The meditation was from 7.30 - 8 30 p.m. This was followed by an animated talk by Bro. Reddy, our Senior Preceptor.

As planned earlier, the group decided to spend two days at a bungalow by the seaside at Port Dickson – a favourite holiday resort. So, on the morning of the 1st May (Public Holiday) forty-five abhyasis gathered for a one-hour group medi-

tation. Dr, Chandran one of the ardent abhyasis who recently returned from a trip to Shahjahanpur gave a mellowed talk on "Egoism and its effect on Spiritual Progress."

After lunch, there were many who requested for individual sittings, At 4.30 p.m. there was another short meditation.

We extended our celebrations to the fourth day with group satsangs, talks, discussions etc. By 3.30 p.m. on 3-5-82, all returned to their respective homes.

The happy meet, certainly brought the brothers and sisters of Sahaj Marg closer in understanding its principles and philosophy on a personal level,

In conclusion, everyone had the wonderful opportunity to bask in the Master's warmth of grace during the 4 day celebrations.



(Reports from other Centres are awaited — Editor)



## SAHAJ MARG

#### THE WAY UP

Shri Ram Chandraji - President

keeping of my Master which is preserved for all of you. I wish to hand it over to you during my life time and go back light after being relieved of the burden. Truly speaking, whatever I have at present, except the safe keeping, is neither spirituality nor Reality or Bliss, Now, if you ask me as to what is my destination my heart will reply-'Brothers! I have lost it too.' Now I cannot see anything. So what I can say.

When I see how much I have to teach, I begin to lose my senses and I want to pour it down into you but

such persons will be found only in ones and twos and this is my lot, I feel that if I impart to anybody what my Master has made me learn (and the process of learning still continues) that which I am learning now is left out. Now, what can be the method of not leaving it out. It is that people should attain a high state of merger and if they integrate themselves completely how wonderful it would be. If any one tries to learn what I am being taught, the way for him is to compel me to merge with him. The method to do this is what the intellectual class brands as 'sin' (i e. Form-meditation). Really, I want wood, to make from it

anything I like but mostly I get furniture for the purpose.

Mergence is the first problem of spirituality. Having attained this state, an Abhyasi can be called the beginner. The state of merger, conveys the sense of a relation with the Supreme in which self is lost. As close the relation would be made, so higher would be the state of merger. It is that time and state when, if God so wills, the Divine light is bestowed in the same proportion. The pause that follows the permanancy of the state is called the life Divine but it does not end here. Ordinarily, the Divine life follows mergence at each stage but here it is something else. Man must always be in quest of mergence. Divine life comes itself simultaneously. The way to the Divine life cannot be achieved without mergence. Its end is the state of the Master and emergence of the Divine life in this last and final states is the state of Bhooma. Feeling of lightness is the evidence to prove that the real state has begun to manifest itself. Feeling of love is also its proof. It is necessary to control the speech and the thought so that you may become deserving to states of attain higher mergence. Attainment of pleasure, tranquility and peace are the sources of happiness to others but to us dissolution and feeling the pangs of love is the way to liberation.

I do want that all of you may emerge as the Suns in the field of spirituality but it is possible only if the reflection of the earth is not allowed to be cast on the Sun and this is feasible only if you work out your orbit accordingly, When can be the orbit made? Then, when you straighten out the movement. And when will the movement be straight? When the destination is always in full sight. And when can the goal remain in sight? When you become entirely His. When can you be His? When you lose self completely. When can you lose your self? When there is no thought in the heart other than that of His, And when is this possible? Through practice. How does practice become? By love and interest. How are love and interest born? By thinking repeatedly. How repeated thinking becomes possible? Through determination. And when is it possible to make a firm determination? Only then, when you gird up your loins to secrifice your rest and pleasures and say good-bye to lethargy.

Our Master should always be a living being. He is well aware of all the points and problems of the spirituality and he is the one who has travelled the path. He knows how to make the traveller go on. Besides, his bones are immersed in Ram Nam (Divine consciousness). The matter too is pure and sanctified. He has no

earthly vibrations. The force that runs in him is naturally unalloyed, unmediated and original. There is no trace of unwanted tongs. The movement of his mind (Manas) becomes light and it begins to work as ordered by him. The mind when it becomes 'central' can do everything

and is the real force which if turned towards anything, can perform all the miracles. How can this thing be born? In short, one should never lose, His remembrance. Even a minute lost without His remembrance should be repented upon.

--00800-

The easiest and surest means to achieve the goal is to surrender yourself to the great Master and become a 'Living dead' yourself.



It must develop automatically within you without least strain or pressure upon the mind. If the knowledge of self is retained, even then it is not true surrender. What remains to be done when you have surrendered yourself in the true sense,? Nothing. I believe that in this state an Abhyasi will be in close touch with Reality all the time and the current of divine effulgence will continue its flow to him without any break. In this way you can solve your problem of life in the easiest and most efficacious way in the shortest possible time. There fore, if one can give away his heart, i.e. make a gift of it to the Divine Master, hardly anything more remains to be done. This shall naturally bring him to the state of absorption in Absolute Reality. The adoption of this simple and easy technique makes the very beginning to be the end of it. What except a tiny heart can be the fittest offering for the achievement of the dearest (Sahai Marg Philosophy) object of life?

To stiffen one's neck, is a defect, So long as it is not removed, one is not aware of one's own Base. What I mean by 'Base' is that when a person is wholly rid of this defect, there arises a state, which has been attempted to be translated by the use of this word. To live in that state is human culture. When that state grows a bit denser, it enters the region of the attribute of Poverty or Humility. When such a state is achieved, then the subject (of the Lord) becomes a subject in the real sense. To achieve such a state, hundreds of transmissions and prayers are prescribed. Man ought never be away from his own level; and this level is called ABUDIYAT म्रबूदियत (The subdued). This is the essential object for the subject (of the Lord). It is here, as I have written so often, that the burden of egoism is very much lightened. The fulfilment of purpose comes after this. The better-way may be that whatever you are, you go, with all of it, towards That (Ultimate-Purpose) i. e. there should remain nothing, whose face does not get turned to that side; which means that all the belongings-Physical and Spiritual-that may be there, be surrendered to Him; so that you are left with nothing in yourself, except remembrance.

Now the question arises, how to arrive at that State? That one thing—'remembrance' — brings everything in its trail. If remembrance is there, take it for granted, the remembered one is close to you. Let closeness, in the trail of increasing heat of remembrance, be enhanced; and then behold what bliss and ecstasy follows, and also how quickly you reach. There with its help. When this thing has approached the limit, which constitutes the beginning, i. e., if, per chance, it has touched that plain, region or circle, be sure, the call-bell at the door of the Beloved would have been pressed. When He has come to know that someone happens to be His real Seeker and Lover, then it would become a sure condition for His coming close to you, and for breaking the barrier that held you from entering the Home. Start a while, dear, and then you will know what this thing happens to be.

Once this attainment has set in, you would have achieved Godly attributes, Now having reached the attribute, say, you have come into the Sunshine. It has become clear that this light is from the Sun. Prior to it, we were aware of only our own attributes. Now your swimming has started in what lies just beyond God, i, e:, just after it Having come

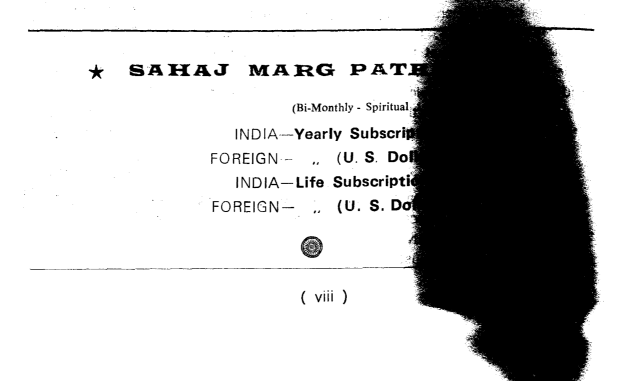
upto here, we now get tidings of going still ahead. When remembrance has progressed to the extent that the awareness of remembrance Itself is lost, then the form of remembrance gets changed, and this we know on moving beyond It. 'One is unaware to the extent that he is aware.' (JISKO JITHNA HOSH HAI UTNA HI WOH BEHOSH HAI) जिसको जितना होश है उतना ही वह बेहोश है। It will be premature to reveal it. The tidings of this. on arriving at that state, will come, when one automatically starts trying to reach it; by oneself. The simple fact of the matter, anyway, remains that whatever is there, be surrendered to Him. 'If the Lord be had at the cost of your head, you should know the bargain as quite cheap' (Shesh diye yadi Hari mile, tho bhi sasta jan) शीश दिये यदि हरि मिले, तो भी सस्ता जान । The sages of yore have regarded the state of acceptance of and happiness in Lord's will, as surrender. Now I give a prescription: 'Yearning' pure and simple to reach Him and Him alone! If the real thing is not there to begin with, just imitate it. If someone continually imitates a mad person, he is bound to go mad. Even so, if man continues to reach the Lord (Ultimate), the real is bound to be his lot. at last. Amen.

S U R A T 30-4-1982. Ram Chandra

President

Shri Ram Chandra Mission

Shahida Sur



upto here, we now get tidings of going still ahead. When remembrance has progressed to the extent that the awareness of remembrance. Itself, is lost, then the form of remembrance gets changed, and this we know on moving beyond It. 'One is unaware to the extent that he is aware.' (JISKO JITHNA HOSH HAI UTNA HI WOH BEHOSH HAI) जिसको जितना होश है उतना ही वह बेहोश है। It will be premature to reveal it. The tidings of this. on arriving at that state, will come, when one automatically starts trying to reach it; by oneself. The simple fact of the matter, anyway, remains that whatever is there, be surrendered to Him. 'If the Lord be had at the cost of your head, you should know the bargain as quite cheap' (Shesh dive yadi Hari mile, tho bhi sasta ian) शीश दिये यदि हरि मिले, तो भी सस्ता जान । The sages of yore have regarded the state of acceptance of and happiness in Lord's will, as surrender. Now I give a prescription: 'Yearning' pure and simple to reach Him and Him alone! If the real thing is not there to begin with, just imitate it. If someone continually imitates a mad person, he is bound to go mad. Even so, if man continues to reach the Lord (Ultimate), the real is bound to be his lot. at last. Amen.

SURAT 30-4-1982. Ram Chandra
President
Shri Ram Chandra Mission
Shahjahanpur

#### \* SAHAJ MARG PATRIKA \*

(Bi-Monthly - Spiritual: in Hindi & English)

INDIA—Yearly Subscription: Rs. 18/—

FOREIGN - " (U. S. Dollars) : 8. 10/--

INDIA—Life Subscription : Rs. 400/—

FOREIGN - ,, (U. S. Dollars) : 8 100/-



Bro. Suresh Chandra, Rampur

All burst into laughter. Master had made a million-dollar comment.

Donkeys were bringing brick-loads to the courtyard of Master's house. A small room was under construction. An elderly Abhyasi in chaste court-Urdu submitted, "Scores of donkeys come to your stately doorsteps every day."

"Yes", quipped Master, "but I send them back as men."

Humour is the salt of life. In the company of Master we taste that life which is the life in life — the real life. When the complexities and grossness are removed, a stream of pure love and joy bubbles forth and an Abhyasi is drowned in the depth of pure and simple bliss. An inward cheerfulness marks all his behaviour. Life is no more 'a tale told by an idiot full of sound and fury signifying nothing.' The march on the path of spirituality is not a dull, dry, treading-

on-thorns affair. Master makes life worth living because life is the gift of Almighty and we must leave it better than we find it. He fills life with meaning. And his humour is so full of it.

Man has evolved from animals. He has been called a social animal and so on. His basic needs and behaviour are similar to those of animalsfood, sleep, fear, procreation - Ahara Nidra, Bhaya, Maithuna etc. As the civilization progressed, man cultured himself to rise above the level of animals and used his faculties to make his life comfortable - free from the ravages and exigencies of environment. He sharpened his brain into scientific inventions and discoveries and made himself so powerful as to destroy the whole world in a few minutes. fire of tremendous power to kill, fanned by uncontrolled ambitions and desires to possess and enjoy, has devastated mankind several times in the past but the hardly-healed wounds of two World Wars have led mankind to a serious dilemma - 'to be or not to be'. It does not want to do away with the deadly powers of destruction, neither it wants to control its vaulting ambitions. The consequence is destruction. But men are afraid destruction as well. They are holding a cup of poison in their hands. Neither they want to throw it away nor dare to drink it. Consumina natural resources at terrific rate they are going away from nature and the same time go on shuddering at their bleak future. They feel distracted and bewildered like the passengers in omnibus whose brakes have failed. while running down a steep mountain road.

The individual is the suffering actor in this drama of universal misery. His wishes and desires do not allow him a single moment of rest and peace. His failures and frustrations steal all the freshness and colour that he gets from nature All visions and dreams which he inherited from his culture to rise above the level of animals grew dim and dark. An animal is contented within its limited requirements. But man of today is neither contented like an animal nor happy as a man. With all the weariness, fever and fret, he is a bundle of confusions, contradictions and complexities. The bare

animal requirements of physical existence – he has learnt to furnish par excellence. But the man in him is contorted and crippled. As a result of it he is like a donkey carrying a great load on his back.

Such beasts of burden we come at the stately doorsteps of the Master. (It must be borne in mind that the Master and the Mission are one.) Just as the owner of the mules starts unloading this animals, in the same way our Master starts removing the heavy weight of Samskaras - impressions from the hearts of Abhyasis. This process of cleaning as practised in Sahaj Marg is unmatched in the entire world of Yogasystems. Outwardly the animal remains as such but he feels light - relieved. This is an inner experience. The idea of meditation on divine-light in the heart proves its efficacy in due course of time. Man is ever thinking of his personal comforts and discomforts, success and failures, pleasures and pains. To ask a man to think of the presence of divine-light in the heart is like a simple exercise given to a patient recovering from Out of twenty four hours paralysis. brooding over material worldly matters, we exercise our will power for a short while to think of Divinity, crippled man in us awakens. The contortions of his face dissolve. The

gloom which hides the natural springs of pure joy and love is dispelled and the light of divinity illumines the man. He rises to a fresh dawn of life.

This is the charisma of Pranahuti - the transmission of Yogic power. Only he can claim to be the Master, the Guru who can infuse the man with this yogic power. And this vogic power is no projection of imagination. It is the same power, the same impulse which is at the base of all creation. The real Guru connects the Abhyasi with its source and guides its working to remove all grossness and complexities from the heart. This support of the superconsciousness helps man to rise above his animal level once again and to view every aspect and behaviour of in proper perspective. life crippled man now stands erect and firm on his feet - no more a helpless straw in the winds of fickle desires, no more a passion's slave. The divine consciousness transforms him and he · develops into a perfectly balanced Man.

Meditation aided by Pranahuti is described by Master as 'Taming the animal in Man'. Mark the word 'taming' – it is not 'destroying' but controlling and controlling for some purpose. People tame horses, dogs,

elephants, camels etc, and get some service from them. In the same way man's animal instincts and requirements cannot be and should not be crushed altogether. All that is required is their moderation. Mind and heart-the thinking and feeling parts of man, control the animal life in him. When mind and heart think and feel in a balanced way, the animal life is regulated by itself.

Pranahuti, to quote Master, is "using the Divine Power for the transformation of man". What is needed most in the world today is this transformation of man from the insecure, unhappy, frustrated being into the real man. Reality lies in balance, moderation and simplicity, To be a real man one has to achieve these qualities. When we proceed on the path of Reality ever attended by this yogic transmission, the characteristics are bound to grow.

Man's is not an isolated existence – a bubble in the flood. The Absolute, the Ultimate or conveniently called–God has created man in His own image, Not only man "the world is a living image of God in which His power is working all through", writes the Master. "The huge workshop of Nature is fitted with all necessary equipment needed

for the work'. He continues, "Gods and goddesses are, in fact, the various powers of Nature like the different parts of the machine. They go on with their set routine of work irrespective of everything else, and they have not the capacity to go even an inch bevond. The real functionary at the root is the 'man'. It is he who has to look to the regulation of Nature's machinery and to right functioning of its parts.......Man is Nature's instrument. He possesses power and has also the immense implements required for the utilization power." (Voice Real II, of that Nature's Workshop).

Such is the position of man in the cosmos. He is the representative of the Divine in flesh and blood. When he has to see the proper functioning of Nature, how can he be a source of disturbance and destruction? The dismal picture of mankind today in relation to Nature is the result of man's forgetting his reality. Hence the contradictions and complexities. To solve his dilemma of 'to be or not to be' – all that is needed is to make him realise his real nature.

This realization of real nature of man is the goal of life. Bestowed with all the powers of the Almighty in miniature he has to rise to the stage of Divinity. He is the instrument of nature and the chief functionary at the root of all. It requires sophistication

and subtleness of the highest degree. For it, he has to advance in the spiritual field to counterbalance the enormous growth in the material sphere. Thus he will have a balanced life in harmony with himself and his environment, Sahaj Marg system propounded by Shri Ram Chandra Mission propagates the Realisation of Reality as the goal of life.

Men with a Mission! What a great change from the race of frustrated, crippled animal-men to be the men with a message for others. The path is inviting, the guide waits for us, 'Firm resolve and dauntless courage,' declares the Master. 'are the essential features of a manly character. That is what is required for the final success' 'The man with faith, devotion and self-confidence wins.'

It is at the doorsteps of such Personality that animal-men come and return as real men, It is a wonderful experience borne out of experiment. Divinity is wonderful, so is Reality. Having come in the contact of the Master and his followers, a new faith in man's bright future is enkindled and one exclaims;

"O Wonder!

How many goodly creatures are there, here!

How beauteous mankind is ! O brave new world

That hath such people in it."

Bro. K. V. Reddy

Master has been extremely kind and benevolent towards Malaysian abhyasis. It is very difficult to say whether the abhyasis deserved such special attention from Master but whoever succeeds in attracting His attention no doubt deserves. His benevolence. As Master Himself says "Sahaj Marg is the system which makes the worst into the best". This, perhaps applies to us in Malaysia.

Until 12th July 1976 no one in Malaysia heard of Shri Ram Chandra Mission or Sahaj Marg Sadhana, The initial response was very discouraging. Well, we started the work in Malayasia then, Master's help was felt as the work progressed and as the abhyasis started their practice. When we started the there were only two work here. abhyasis but by the time Master came to Malaysia for the first time in April, 1977 there were over 120 abhyasis. This was all due to Master's help. Master always helps all those who work for the Mission.

Why Master visits any particular place or a country is beyond our comprehension, When actually He plans His visit and what He wants to achieve by such visit He alone knows. When we requested Master, towards the end of 1976, to visit Malaysia we were only delighted when He accepted our invitation. Of course, this also surprised many abhyasis in the Mission because they never expected Master to come so soon, However, He must have planned this visit long before the visit actually materialised.

Many abhyasis feel that it is their love and devotion which actually pulls the Master to their countries or to their centres. Every abhyasi in Shri Ram Chandra Mission would like to feel that she or he alone is responsible for Master's visit. The abhyasis in Malaysia are not an exception. Here also, every abhyasi feels the same way. Whether it is abhyasi's love and devotion or Master's own plans that bring Him to various

places, is very difficult to understand, However, in His compassion and love for His abhyasis He always gives the impression that it is actually the love and devotion of the abhyasis that compel Him to travel.

When Master arrived in Malaysia on 6th April, 1977 many abhyasis expected Master to be different. They expected Him to be like so many socalled gurus who come from India to this part of the world. They expected Him to be fat, tall with imposing personality, wearing expensive clothes and demanding many physical comforts and financial contributions. But when Master actually arrived at the airport everyone waiting for Him at the airport was taken aback by His simplicity and humility. Infact, when He entered the VIP room at the airport, people were still looking towards the plane to see where the expected VIP was but when they learnt that the VIP had already arrived, then the disbelief and wonder was quite obvious. Nevertheless. everyone was taken aback by His unique personality.

Some of those who already started meditation stopped the practice because Master was not in accordance with their expectations of a Guru.

Master stayed here for three weeks and visited besides Kuala

Lumpur, Kelang and Penang. Then He also visited Singapore.

During His three weeks stay, the abhyasis did not realise the significance of having Master with them for such a long time. But once Master went back, the longing to be with Master increased so much that the abhyasis started planning visits to Shahjahanpur.

Plans for Master's second visit were already discussed during His first visit, Each time any abhyasi requested Master to come again and each time anyone asked Him when He would come back to Malaysia, He always said that it was up to the abhvasis themselves. However, every abhyasi was hopeful that Master would come back very soon. When Master went back from Malaysia. He went to Madras and then to Madurai where His Birthday was celebrated on a very grand scale, We, in Malaysia did not realise that Master's Birthday would be celebrated on such a scale, Weonly heard that His 75th Birthday was celebrated in 1974 in Hyderabad and afterwards there was no mention anvwhere of similar celebrations. When "Blossoms In The East" was published, we realised that His Birthday was actually celebrated soon after He went back from Malaysia. Then we started the wishful thinking

to celebrate Master's Birthday in Malaysia where Master, Himself would be physically present to grace the occasion. We approached Master with this request and He very kindly agreed to come to Malaysia in 1979. Preliminary preparations were started but to our surprise, we learnt that Master accepted the invitation from the Ahmedabad Centre to be present in Ahmedabad during the celebrations. Then we accepted the fact with very sad hearts that Master may not be coming to Malaysia in 1979. We were hopeful that Master would come for the celebrations in 1980 were then informed that the Delhi Centre was given permission to Celebrate His Birthday. Once again, there was a general disappointment. We gave up all hope during the Basant 1980. We approached Master with the same request but as usual He never gave any definite answer. Even in Copenhagen, when we repeated the request, He was once again very non-committal. This was in June, 1980. So when the abhvasis learnt that even up to June, 1980 Master did not give any indication of His visit to Malaysia, their disappointment was so great that it was really very difficult even to inform them that Master may not come even in 1981.

Nevertheless, we decided to go ahead with the preparations anyhow

and started with the formation of an Organising Committee. Of course, all the abhyasis in their hearts prayed that Master should come though they were prepared to proceed with the celebrations even though there was no indication that Master come. Therefore, every abhyasi was and delighted when we surprised received a letter from the General-Secretary towards the end of July. 1980 conveying Master's decision to permit the Malaysian Centre to celebrate His 82nd Birthday in Malaysia and Master Himself would come for the Celebrations.

The Organising Committee started meeting on regular basis and worked out plans, arrangements and programmes for this occasion. We were aware that this is the first time Master's Birthday was being cele-Therefore, brated outside India. the abhyasis in Malaysia wanted to do their best in order to make this celebration a memorable event for themselves as well as those who were expected to come to Malaysia for this historical occasion.

The ahhyasis were not satisfied just to have the Master alone to come to Malaysia, They also wanted to invite some of His family members as it is a known fact that all the members of Master's family have

sacrificed enormously since the Mission was established in 1945 and every abhyasi throughout the world enjoyed the services of so many members of His family. It was only natural for the abhyasis in Malaysia to wish to have some of these members with them during this historic event. With a great deal of persuasion Master very reluctantly agreed to give permission to some members of His family to caccompany Him to Malaysia for the celebrations.

a. . et It is very difficult to put into words the experiences of each and every abhyasi who attended the celebrations in Kelang. It is beyond expression and description. The atmosphere was so charged that everyone present was in a permanent state of love and devotion for Master. This was very obvious by the fact that Master attended all the functions and spent long hours with the abhyasis throughout His stay in Malaysia. The abhyasis were literally glowing in His grace. Master also seemed to have enjoyed the love and devotion of the abhyasis. His health was perfect and what is more. He was at His best Those who saw Master before 1972 told us that it was like the old times when Master used to stay late in the night and talked to abhyasis at length. His usual wit. wisdom and jokes was a proof of this. There was laughter all around. During the celebrations, Master would leave home at around 8.30 in the morning and travel 25km and go straight to the Hall for the celebrations. He used to stay there until almost 2.00 p.m. and join the abhyasis for lunch. Then go to an abhyasi's house in Kelang to spend the whole afternoon with the abhyasis, After dinner around 9.00 p.m., He would come back to Petaling Jaya, The abhyasis who were not staying in Kelang and also abhyasis from then follow Seremban, etc. would Master to Petaling Jaya and until almost mid-night. This was the daily programme of Master until 1st May. His programme from 2nd to 7th May was even more demanding and more strenuous. He never showed any sign of fatigue and on the other hand he seemed to have enjoyed this to His heart's content. He answered questions in the microphone during the celebrations and wonder of wonders He read the entire message to tape. This is perhaps the first occasion where Master taped His entire message. The whole visit was an example of love and devotion of the abhyasis and universal love benevolence of the Master. From every point of view it was a memorable visit and an historic occasion.

One thing that is quite obvious from this visit is that Master of course

visits many places and many countries Sometimes He visits under compulsion, sometimes His visits are based on the human and cosmic needs but occasionally it is also due to His own love for His abhyasis and the love and devotion of the abhyasis is also a pull which is difficult for Master to ignore. Master enjoys the visit and the stay when no demands are made on Him and nothing is expected from Him, not even the spiritual approaches. It is only on such occasion He really enjoys His stay, His visit and maintains perfect health. His health seems to be a measuring rod of abhyasi's love and devotion for Master, the love which does not expect anything in return not even spiritual advancement. It is love in its purest form. Another factor which perhaps Master considers before visiting any place is the dedication of the abhyasis for the Mission. Unless the abhyasis are totally dedicated to the Mission and Mission-work without expecting anything in return, Master does not seem to enjoy the stay nor the comforts offered during such visits. To Him physical comforts and the physical needs are really secondary. It does not really matter where He sleeps and what He eats. What matters actually is whether the abhyasis are willing to give themselves without any expectations.

Many of these so-called gurus who come out from India demand airconditioned cars like Mercedes. Rolls-Royce and centralised air-conditioned houses. fabulous food and needless to say they demand plenty of money. Whereas, when Master visited Malayasia on both the occasions. He travelled in simple, small and non-air conditioned cars, and stayed in small houses where rhere was no air-conditioning. Nevertheless. He seems to have enjoyed His stay and what is more He ate two meals everyday and never had any reason to take any medicine. All the medicines that were brought with Him were taken back to India. When people offered Him money He said categorically that He did not come here for money. Infact He said He is an open treasure Himself, people should take as much as they can. It is not possible to find such a Master. If we go back to the history of spirituality, one rarely comes across such a special Personality and such a great Master. The abhyasis instead of debating and discussing every little detail, should just enjoy His Presence and get the maximum benefit, Mankind will not have such an opportunity for hundreds of thousands of years to come. It is a very rare opportunity and a rare occasion, therefore, every abhyasi should make the most of this opportunity.

#### Bro. S. A. Sarnad - Gulbarga

Revered Master's Message delivered during the Basant Utsav on Jan. 1982 is one of the shortest and sweetest messages given to humanity. The message runs thus;—

"We are all brethren connected intellectually, morally and spiritually to the main goal of human life. This and that have gone now. There remains the purity alone in all His work and environment which weaves the spiritual destiny of the persons with the Ultimate,"

There are four important ideas contained in this message:

- 1. The goal of human life and our connection with it;
- 2. Vanishing of differences among human beings;
- 3 Purity in work and environment:
- 4, Spiritual destiny.

Now, each one these ideas could be expanded to any extent

according to one's intelligence, knowledge and experience. The first idea is that of the goal of human which is given top priority as it ought to be. Why are we born at all, and whither should we move in our life? Is life a mere chance or is there any purpose which is beyond the ken of the common man? One should think deeply over this point and arrive at one's own conclusion. If it is not possible for us to do so, we should, in that case rely on the words of others whom we choose to accept as authority, Saints and wise men of all times and countries have been unequivocal in declaring that fhe goal of human life is to attain the Ultimate Reality-the zero point from where all dualities start and into which they end. That is the natural home of all beings. When we realise the transient nature of all that we see and possess and are fed up with those things, the idea of an eternal and unchanging principle occurs to our mind and we turn towards it. This does not happen quite suddenly

and easily. It may take a long time or even many lives for this realisation to come. One may even go on experimenting endlessly. Having been convinced of the urgency of attaining that Goal, we should prepare ourselves adequately for the journey. This can be done by undergoing moral discipline and spiritual training. Since the Ultimate principle is known to possess the characteristics supreme existence, knowledge and bliss (Sachchidananda), we too have inherited these qualities in a limited measure, Our intellectual, moral and spiritual pursuits are but a reflection of the Ultimate and by these we are inextricably connected with it. The possibility of developing these qualities to the maximum extent so as to become one with their Origin has been shown practically by many an evolved soul in our own times and cur Revered Master provides an excellent example in this regard. Because of our connection with Him. we are all connected with each other as brothers, sisters and by various other relationships.

We know that this creation is nothing but the one becoming many. The principle of Unity gave rise to diversity or multiplicity. When there is diversity, differences are bound to be there. 'This' became separated and different from 'that', But Master

has used the words 'this and that' in respect of the world of innumerable differences. During our return journey towards the Ultimate we begin to lose our own identity and so all other characteristics which are responsible for creating differences among human beings melt away. The thoughts 'this is mine, that is yours; I am a Punjabi, you are a Madrasi; I am a Bengali, you are a Gujarati; I am an Indian; you are a foreigner; etc. bid farewell and we look upon the entire humanity as one. This outlook is essential for realization. Whether we develop such an outlook by practice or it comes automatically as a result of culmination of our practice is immaterial. Master is singularly optimistic in this direction in taking for granted that these differences have already vanished. As disciples (or 'associates' as the Master kindly calls us) of the worthiest Master, becomes our bounden duty to fulfil His hope by sincerely sinking the petty differences which have become barrier amongst ourselves on the one hand and between Master and ourselves on the other.

Such differences which are a sign of impurity having gone, what remains is purity alone. This purity begins to percolate in all our work which ultimately becomes His work because our entire living is now for

His sake, Purity in thought word and deed naturally purifies the whole atmosphere and thus the environment becomes pure and immensely bearable. Such environment alone is capable of taking us to our destination. have come from the Ultimate and unto the Ultimate we must return. The Ultimate alone is our destiny or destination. The purity of environment outer as well as inner - plays a very significant role in our ascent towards the Ultimate by creating in us the original condition that prevailed before creation. "But where can we find such environment in these days when we see it completely vitiated?" is a probable question which could be posed by many. The reply is that each one of us - the abhyasis Sahaj Marg or any sadhaka of spirituality for that matter has to create such an environment by our own effort. We must either bodily oppose or completely neglect the onslaught of the vicious environment and shine in the world as examples of transformation through Master's transmission. Only then will this message of our beloved Master becomes true. Otherwise, we would prove ourselves guilty of betraying our beloved Master whose love for us knows no bounds and who has been cherishing the desire that we would come up to His expectation.

Let us all pray to Master to give us sufficient strength to cast off the differences and create an environment congenial for our spiritual development and attainment of goal and to testify the truth of His message,

#### 

In the Service of the Divine Master

For your requirements of Insurance and Investment needs please contact:-

### Shri S. Viswanathan

114, Swamy Naicken Street Chintadripet,

MADRAS - 600 002

Ref. No. 2129

Date 10-5-82

To.

All the Zonal Secretaries in India.

Dear Brother,

To commemorate the successful completion of 25 years of publication of our "Sahaj Marg" Patrika (Journal), it is decided to bring out "The Silver Jubilee Number" – A Special Issue – befitting the occasion, in the ensuing month of November, 1982,

In this conext, all the Abhyasi readers are requested to contribute articles of interest in Hindi and English fairly in advance, so that, they may reach the Press latest by the 1st week of October, 1982.

The articles may primarily be based on the experiences of the Abhyasis, stating how they are kindly blessed into the fold of Shri Babuji Maharaj, their "Anubhav" in their regular Sadhana, and happenings of note in their daily life, justifying the System – Sahaj Marg.

Various practical aspects of Sahaj Marg, that corroborate with one's practice and progress on the Path may kindly be reported for publication, fot the general benefit of all.

In writing down the articles, the scholar members' attention is particularly invited to the practical observation side of Sahaj Marg instead of being theoretically oriented since the later, is amply provided in the Mission's Publications (Literature).

The Members of long standing in the Mission, definitely have a fund of information with them gathered during several years of training imparted to their associates and have much to say about.

!f they are pleased to afford a little time and attention with love, they can translate their experiences into worthy sayings in print,

Thus, the Silver Jubilee Issue gains its importance becoming duly commendable as a practical guide or a Vade-mecum in the hands of every Abhyasi sister and brother.

Anticipating the loving cooperation of one and all on this Memorable Occasion.

Yours affectionately

Sd. J. R. K. Raizada

#### Copy to:-

- 1. The General Secretary, Madras
- 2. The Joint Secretary, Shahjahanpur
- 3. The Secretary, Overseas Centres, Malaysia
- 4. The Manager, Sahaj Marg Press, Shahjahanpur for

information and publishing it in May Issue.

Sd. J. R. K, Raizada Superintendent Publication Department



# Extract from a Letter Addressed to a Foreign Preceptor from Shri Prakash Chandra Saxena

Ref. No. 2351

Dated 3-6-82

Dear Brother,

The copy of the letter attached with your letter referred above, written by Brother K.V. Reddy is a remarkable attempt to disclose the system of Sahaj Marg as well as the responsibilities and duties of a Preceptor, and I am happy that you have grasped the very idea which will help you further, in further stepping into the Mission's work.

Master's explanation about discipline is very marvellous and it is never expected to be at the expense of love and devotion. It is needless to say that, as much as the Preceptors, as the Abhyasis are devoted towards the Master, greater is the chance of their being disciplined in their services towards the Master and the Mission.

In the nutshell, we should cherish and long to be a perfect Abhyasi before performing the job of a Preceptor.

I am happy that you all try to follow the salient features of Sahaj Marg and wish you that it may make you reach the GOAL.

Please convey my respects to all abhyasis there.

With Blessings from Revered Master and my own Best Wishes,

Your affectionate brother

Sd. Prakash Chandra Saxena

(XXII)

Sister R. Srimathi, Ahmedabad.

I was of this very strange conviction until very lately that my lethargy was restricted to the material plane only. My eyes were opened the other day to the fact that I am equally lazy in the spiritual field,

Introspecting and analysing, I find laziness an inherent quality. To give an instance, our local preceptor once remarked that one should practise tuning inwards of one's mind during such vague formalities like drawing-room conversations etc. It is best not to get lost in it.

I have tried it often but many times have not been able to maintain Master's thought constantly. It wasn't because the conversation was interesting or that I had to play a major part in it, Well, it was just that I was not alert or rather laziness had got hold of me.

During my school days, I used to study at the 11th hour of the exam.

and in that feverish mood would think: "Oh! I wish I had studied earlier".

I find this tendency manifesting itself in the spiritual plane also. At night ruminating over the day's incidents it has very often been- "I could have remembered Master more often". Well, then, why didn't I? It wasn't that the job was very tough or mentally so engaging that remembrance was impossible. It was just inertia quite in tune with the scientific definition of 'the capacity of a body at rest to remain at rest and that of a body in motion to remain in motion.' So, when we allow our mind to be engaged in our material pursuits and fail to tune it inwards, it is sheer laziness or inertia. To quote from one of Master's Divine sparks:

"I do want that all of you may emerge as the Sun in the field of spirituality but it is possible only if the reflection of the earth is not allowed to be cast on the Sun and is feasible only if you work out your orbit accordingly. When can the orbit be made? Only when you straighten out the movement and when the destination is in full sight, And when is the destination always in full sight? When you become entirely His. When can you be His? When you lose yourself completely. When can you lose yourself? When there is no thought in the heart other than of His. And when is this possible? Through practice. How does practice become? By love and interest. How are love and interest born? By thinking repeatedly.

How repeated thinking becomes possible? Through determination. And when is it possible to make a firm determination? Only then, when you gird up your loins to sacrifice your rest and pleasure and say good-bye to lethargy".

Thus, we see that Lethargy is cancerous and ought to be nipped in the bud, It can hamper our spiritual progress, in a very big way, if it is allowed to grow.

May Master grant us the perseverence and strength to grow spiritually by avoiding poisonous elements like Lethargy.

--o0o--

I regret to say that most of our fellow associates remain too much occupied with their own self, attaching to it the greatest importance. Innumerable lives have gone by but our return to the 'homeland' could not be effected yet. And even now the craving for that does not seem to have revived in the heart.

**\* \* \*** 

! wonder why their hearts are not moved even though I remind them of it so often. Perhaps it is due to some of my own shortcomings. [Voice Real]

- Pujya Babuji.

Bro. K. R. S. Rangarajan

'Constant Remembrance' in Sahaj Marg sadhana is most important and valuable to an Abhyasi.

Our Master has said many a time that spiritual progress to the end to reach the goal 'One-ness' with God is guaranteed in Sahaj Marg for true seekers whereas, no promise is made regarding material progress.

In this context, I would like to narrate my own experience concerning Constant Remembrance.

After attending our Rev. Master's 81st Birthday celebration at Delhi, I returned to my place with various thoughts about Master and Sahai pressing Marg, All along, the most question was; why should not our Master at one stroke take the entire humanity with along him .to 'The Ultimate'? Subsequently going through the literature of Sahai Marg and repeating the pages and after long satsangs with preceptors, I could just know the Fundamentals of Sahaj Marg and the Yogic benefit extended to mankind by our Beloved Master.

Three months elapsed after the visit to Delhi. One fine morning on July 27th 1980, I was returning to my official headquarters (Srisailam Project-A. P. ) from Tirupathi in my own sister's car, self-driven. A helper was also accompanying me for assistance. I was almost in the vicinity of Srisailam Project, only about 8 kms left over, having completed 45kms. of thick forest Ghat roads. The 8 km left over, is the starting point for descending the height of about 3,000 ft, to reach the Project Colony. The car had just entered the downward gradient when the brakes suddenly failed. At the mere mention of the break failure, the helper by my side jumped out of the door in a second, leaving me and the car our fate.

At first, I also felt like jumping out to save my life. But the car had

already picked up speed and chances of jumping out for mechanical death was quite certain. However, it was at this juncture that I forgot everything and just prayed to Master not for my life, but for saving the car from total collapse as the car I was driving was not my own but my sister's who had entrusted the responsibility to me to hand over to a gentleman at Hyderabad for a sale deed.

What a wonder! What a miracle! The Master was there; saved not only

the car but me also. All in a flash of (twinkle of) an eye, The way the car came to a dead stop is nothing but a miracle of the Master. Even after two days of repairs to the brakes of the car by competent mechanics, none could dare to move that car. But I had no difficulty in taking it out safely after repairs.

This is an eye-opener to all our Abhyasis to show that Constant Remembrance of our Revered Master is the only way to quicker and faster approach of our Goal in Sahaj Marg.

-080-

Constant remembrance of God is of course, a special feature in spirituality. The method for cultivating constant remembrance is to think with firm conviction during your leisure hours whether in office or at home, in the street or in the market that God is pervading all over and everywhere and you are thinking of Him. Try to remain in the same thought as long as you can.

\* \* \* \*

If you cultivate this feeling and maintain the outlook that your Master is doing every thing in your place, you shall not only be in constant remembrance all the while, but your actions will cause no impression whatsoever and so you will cease making further Sanskaras. (Sahaj Marg Philosophy)

— Pujya Babuji.

The Gujarati Translation of the Mission's Books for Sale.

#### \*

- (1) Parodhe Param Tatva Rs. 10/(Reality at Dawn)
- (2) Sahaj Marg na Das Niyamo -ni-Samjuti Rs. 7/-(Commentary on Ten Commandments of Sahaj Marg)
- (3) Rut Vani Rs. 20/( Voice Real Selection I )
- (4) Abhyasy nu Kartavya Rs. 4/(Role of Abhyasi in
  Sahaj Marg)
  (Nos. 1, 2, & 4 with Plastic Jacket & No. 3 Calico Bound.)

Copies available at :-

Shri Kantilal V. Paţel, Zonal Secretary, Zone No. 4 'Sahaj' 5, Pragati Society. Navarangapura. Ahmedabad — Pin: 380 009

#### **PROCEEDINGS**



Proceedings of the Publication Committee held on 30-1-1982.

The Publication Commitee, Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur has nominated the following persons constituting a Panel of Consultants for introducing improvements and desirable changes on various aspects of the Sahaj Marg Patrika with effect from 30.1.82

- MS. Barbara Jeanne Levin (America)
- (2) MS. Brigitte Smith (W. Germany)
- (3) Mrs. Renuga Thurairajah (Malaysia)
- (4) Mrs. Bairbre Madden Reddy (Ireland)

J. R. K. Raizada Supdt. Publication Dept.



#### ※ PRESIDENTIAL ORDER ※

Ref. FAPR/57/1810

Date 13-4-82

The word "Preceptor-in-charge" is long sounding and therefore, dropped. It is replaced by 'Centre-in-charge', who is rightly pledged and creeping only to the bud facing towards above, waiting for Him and others.

So, the word "Preceptor-in-charge" wherever occurring will hence-forth be replaced by the word "Centre-in-charge".

Shahjahanpur (U.P.) India Ram Chandra
President
Shri Ram Chandra Mission

#### Copy to:-

- Shri P. Rajagopalachari, Gen. Secy., Madras
- 2. Shri Kashi Ram Agarwal, Jt. Secretary, Shahjahanpur
- 3. Shri K. V. Reddy, Secy., Overseas Centres, Malaysia for information to all Overseas Centres.
- 4. All Zonal Secretaries in India, for circulation to all the Centres in their charge.
- 5. All Centres-in-charge of Accounting Centres.
- 6. For Printing in the Magazine for information of all.

CIRCULATED BY ORDER OF THE PRESIDENT

Sd. J.R.K. Raizada Secretary to the President



# श्री बाबूजी का ८३ वाँ जन्मोत्सब

सूरत अप्रैल ३०, १६८२ ई०

# 🜣 सद्गुरु का सन्देश 🌣

## प्रिय बहनों और भाइयों,

देहधारी को तकलीफ है। फिर भी हम देह के इस कदर पीछे पड़े रहते हैं कि यह चीज श्राखिर तक नहीं छूटती, बिल्क फिर पैदा होने का जी चाहता है। यह श्रौर बात है कि मालदार घर में पैदा होने का जी चाहे या किसी राजा के यहाँ। मगर भाई, जहाँ पर कि नाम श्रा गया, तकलीफ शुरु हो गयी, चाहे वह कितने ही सूक्ष्म साँचे में ढली क्यों न हो।

किन्तु हमारी महिष्तल कुछ झौर है। हम (मनुष्य) वहाँ हैं, जहाँ से हमको खुद हमारी भी कुछ खबर नहीं म्राती, म्रर्थात् वह स्थिरता हममें प्राकृतिक रूप से मौजूद है, जहाँ समासम का एक भाव कह सकते हैं। हर चीज की पैदाइश इसके बाद हुई है। दूसरे म्रर्थ में हम उस समय थे, जब कि ब्रह्मा, विष्ण्, म्रीर महेश की उत्पत्ति भी न थी। म्रव वहाँ पर क्या है? बड़ाई! नहीं!! मंजिल, जिस पर पहुंचना है, क्या है? छोटाई कहें छोटाई कैसी, कि हमको खबर न हो। म्रीर भाई यही ग्रसल चीज है।

श्रगर हम श्रपने श्रापको बड़ा समभते है तो उस बड़ाई में जिस पर हमें पहुँचना है, हम एक दीवार हायल कर देते हैं, जो सद्दे राह बन जाती है। नुकसान क्या? जब वड़े बनते हैं, दूसरों को छोटा समभने लगते हैं। श्रव वह राह भी बन्द हो जाती है, जिस पर हमको चलना है। हम किश्वर के ही न रहे। किसी को ख्याल पैदा होता है कि किसी खास तरीके में हम किसी से वड़े हैं। उसकी विभिन्न सूरते हो जाया करती हैं। ख्वाहमख्वाह हम श्रह कार को पक्का कर लेते हैं श्रौर उसमें कुछ नहीं मिलता। श्रपने ख्याल में मियाँ मिट्ठू बन लेते हैं, श्रौर उसमें बहुत कुछ खो बैठते हैं।

रर्दन तानना एक ऐव है, ग्रौर यह जब तक दूर नहीं होता, उस समय तक ग्रपने तल्ले की उसको खबर नहीं होती। तल्ले से मेरा मतलब यह है कि जब यह ऐब इन्सान कतई दूर कर लें, तो इसके बाद जो हालत ग्राती है, उसका इस शब्द से तर्जुं मा किया गया है। इस हालत में रहना शराफतें इन्सानी हैं। यह चीज जब गाढ़ी हो जाती है, तो मिस्कीनी सिफत के दायरे में श्रा जाती है। जब यह हालत बन गई, तो फिर वकाई वह बन्दा बन्दा हो गया। ऐसी हालत बनाने के लिए सैंकड़ों तबज्जह श्रौर दुश्राएँ की जातीं हैं। इन्सान को श्रपने स्तर से कभी बाहर नहीं होना चाहिए, श्रौर वह स्तर उबूदियत कहलाता है, श्रौर बन्दे के लिए यहर लाजमी शै है। यहीं पर, जैसा कि मैंने बहुधा लिखा है, श्रह ता से बहुत कुछ सुबुकदोशी हो जाती है। मतलब इसके बाद सिद्ध होता है। श्रधिक श्रच्छा तो यह है कि श्राप जो कुछ भी हैं, मय उसके श्राप उस तरफ जावें, यानी कोई चीज ऐसी न रहे, जिसका रुख उस तरफ न फिर जावे, यानी मय कुल लवाजेमात जिस्मानी व रहानी—जो कुछ भी है, इस तरह से उसके सुपुर्द किया जावे कि श्राप में सिवाय याद के कोई चीज बाको न रह जावे।

श्रव सवाल पैदा होता है कि यह हालत कैसे पैदा हो। भाई, वही चीज 'याद' सब कुछ पैदा कर देती है। ग्रगर याद मौजूद है, तो समभ लीजिये कि जिसकी याद है वह श्रापके निकट हैं। निकटता जरा याद तेज कर के बढ़ने दीजिये फिर देखिये क्या लुत्फ श्रौर सुरूर पैदा होता है, बिक यह चीज वहाँ पहुँचने के लिए किस कदर जल्दी करती है। जब यह चीज इस हद तक पहुँच गयी, जहाँ से बुरूशात है, यानी कहीं इसने उस मैदान, क्षेत्र या पायरे की छू लिया, समभ लीजिये कि यार के दरवाजे की कुण्डी खटखटाने लगे। जब उसकी समभ में ग्रा गया कि बाकई यह मेरा मुतलाशी श्रौर मुहब्बत करने वाला है, तो यह लाजमी शर्त हो जायेगी कि वह श्रापके निकट श्रा जावे, श्रौर उस बन्धन को तोड़ दे, जिसने मकान के श्रन्दर जाने से श्रापको रोका है। भाई करके तो देखो, तब मालूम हो जायेगा कि यह चीज क्या है।

श्रव यह बात हाँसिल होने लगी, तो ग्राप ईश्वरीय गुगों को प्राप्त कर लेंगे। श्रव सिफत पर पहुँचे। यूं कहो कि धूप में श्राये। मालुम हो गया कि यह रोशनी सूरज की हैं। इससे पहले हमें सिफ अपनी सिफतों की खबर थी। श्रापकी तैराकी श्रव उस चीज में होने लगी, जो ईश्वर के विल्कुल बाद है, यानी ठीक उसके बाद। यहाँ तक तो श्रा गये, श्रीर ग्रागे बढ़ने की खुशख़बरी मिलती है। जब याद इस हद तक तरक्की कर जाती है कि उस याद का पता नहीं रहता, तो याद की शक्ल दूसरी हो जाती है, श्रीर यह उससे ग्रागे वढ़ने पर पता चलता है: 'जिसको जितना होश है, उतना ही वह बेहोश है।' इसको खोलना कब्ल-श्रज-वक्र होगा। इसकी खुशख़बरी उस हालत पर ग्राने पर उस समय मिलेगी, जब ग्राप वहाँ जाने के लिए खुद-व-खुद प्रयत्नशील होंगे। बैसे सोधी सादी बात तो यह है कि जो कुछ हो, सब उसको दे हाले: "शीश दिये यदि हरि मिले, तो भी सस्ता जान"। बुजुर्गों ने तस्लीम-व रजा की हालत को श्रात्म समर्पण समभा है। एक नुस्खा श्रव मैं बताता हूँ-वस 'तड़प' उस तक पहुँचने की-। ग्रगर शुरू में ग्रसल पैदा न हो तो उसकी नकल ही करें। दीवाने की कोई शख़्स लगातार नकल करता रहे, तो लाजमी तौर पर वह दीवाना हो जायेगा। इसी तरह यदि उस तक पहुँचने की तड़प की नकत ही इन्सान करता रहे, तो ग्राखिर में ग्रसल प्राप्त होकर रहेगी। श्रामीन!

रामचन्द्र

दिनाँक ३०-४-१६८२

ग्रध्यक्षः श्री रामचन्द्र मिशन शाहजहाँपुर (उ० प्र०)

## 'कर्म' का भौतिक एवं आध्यात्मिक स्वरूप

(भाई शिवप्रसाद खेतान जी, तिनसुकिया, श्रासाम)

'कमंं' शब्द 'कृ' धातु से निकला है जिसका ग्रर्थ है 'करना'—यह इसका भौतिक स्वरुप है। जब हम 'कृ' का ग्रर्थ 'होना' के ग्रर्थ में लेते हैं तब इसका ग्राध्यात्मिक स्वरूप प्रदिश्तित होता है। 'करना में इच्छा का समावेश रहता है तथा शोर—शरावा, ग्रस्थिरता ग्रौर ग्रशान्ति है जो स्थून शरीर का गुण है ग्रौर 'होना' में नीरवता, स्थिरता ग्रौर शान्ति है जो ग्रात्मा का गुण है। 'होना' सृष्टि क्रम की व्यवस्था के ग्रन्तगंत है जिसमें इच्छा का समावेश नहीं रहता।

इस स्थूल भौतिक जगत में कोई भी होने वाली घटना पहले सूक्ष्म जगत में घटित होती हैं और फिर बाद में वह स्थूल जगत में प्रकट होती हैं। ग्रगर ऐसी बात है तो इस इस घटना को करने वाले हम कौन होते हैं? उस घटना में हम ग्रपनी इच्छा का समावेश करके तथा ग्रपने 'श्रहम्' का योग देकर ग्रपने को उस 'घटित कमें' का कर्ता मान बैंटते हैं। यही एक बन्धन है जो 'ग्रात्मा' को संस्कारों के ग्रावरण में लपेट कर उसे ग्रावागमन के चक्कर में फंसाये रखती है ग्रन्थथा जो कुछ हुग्रा, हो रहा है, या होगा, वह यूँही ग्रपने क्रम में चलता रहता है।

'कर्म' जीव की ग्रभिव्यक्ति है । कोई जीवन ग्रपने को व्यक्त किए बिना नहीं रह सकता, इसलिए हर शरीरधारी ग्रस्तित्व को कर्म करना पड़ता है। बहुत से ऐसे कर्म हैं जिनमें हम ग्रपनी इच्छा का योग नहीं देते जैसे श्वास-प्रश्वास, पाचन-क्रिया, इत्यादि। बहुत से ऐसे कर्म हैं जिनमें हम ग्रपनी इच्छा का योग देकर भी उस कर्म को घटने से रोक नहीं सकते जैसे हम बूढ़े हो जाते हैं, दाँत गिर जाते हैं, दाँतों में खराबी पैदा हो जाती है वगैरह-२। दर ग्रसल, हमारा ग्रस्तत्व हमारे संस्कारों का मूर्तरूप है। जिसके जैसे संस्कार होते हैं उनको वैसा भोगना ही पड़ता है—ग्रच्छे संस्कारों के कारण सुख ग्रौर ग्राराम निलता है जबिक बुरे संस्कारों के कारण दुख ग्रौर वलेश भोगना पड़ता है। संस्कार-जित कर्म में हम ग्रपनी इच्छा का समावेश करके ग्रपने को उस कर्म का कर्ता मान बैठते हैं ग्रौर सुख ग्रथवा दुख भोगते हैं।

श्रव स्थिति यह है कि श्रगर हम किसी वस्तु को प्राप्त करने का प्रयत्न ही न करें तो वह वस्तु श्रप्राप्य रह जायेगी। इसका उत्तर यह है कि प्रयत्न भी श्रपने श्राप यूँही श्रपने क्रम में होता रहता है। यदि वह वस्तु प्राप्त होने वाली हैं तो उसके प्राप्त्यार्थ प्रयत्न भी श्रपने श्राप होने लगते है श्रौर यदि वह श्रप्राप्य है तो सर्वप्रथम प्रयत्न ही नहीं होगा श्रौर यदि हुश्रा भी तो हम कितना भी प्रयास क्यों न करें वह वस्तु प्राप्त होने वाली नहीं हैं।

हमारी इच्छा हमारे मन की एक खुज-लाहट मात्र है ग्रौर जब तक वह इच्छा पूरी नहीं हो जाती तब तक यह कुरेदन अपना काम करती रहती है। हमारे अपने संस्कारों के प्रभाव के अन्तर्गत जो होना होता है वह होता है और जो नहां होना होता वह नहीं होता। हमारे माध्यम से जो भी कम घटित होते हैं वे हमारे जन्म जन्मान्तरों के संचित संस्कारों का परिणाम है। एक नाटक के दृष्टान्त द्वारा इसे अच्छी तरह समभ सकते हैं। एक नाटक में व्यक्तियों को अलग अलग पार्ट दिया जाता है—कोई राजा होता है तो कोई भिखारी। अगर भिखारी अपना पार्ट अच्छी तरह निभाता है तो उसे मान इज्जत और मेडल मिलते हैं, और दूसरी तरफ अगर वह

राजा श्रपना पार्ट श्रच्छी तरह नहीं करता तो उसे भत्संना श्रौर व्यंग मिलता है। इस नाटक में राजा श्रौर रंक दोनों की स्थिति एक जैसी है। इसी तरह हमारे संस्कारों ने हम लोगों को इस संसार में श्रलग श्रलग पार्ट दिया है। हम जिस परिस्थिति में जैसे भी हम हैं उसे भगवान का श्राशीवांद मानकर श्रगर उसी हाल में खुश रह सकते हैं, तो हम श्रपना पार्ट श्रच्छी तरह निभाते है श्रौर हमें भगवान से प्रसाद मिलता है। जहाँ सिफ श्रानन्द ही श्रानन्द का साम्राज्य रहता है, श्रौर दुख तथा क्लेश का नामोनिशान तक नहीं रहता।



समाधि में जाते समय alert रहना चाहिए नहीं तो जो thought उस समय होता है, समाधि के स्राखिर तक artesr रहता है।

लोग मए comfort के God के पास पहुँचना चाहते हैं वहाँ rejection हो जाता है।

लोग ग्रल्लामियाँ के पास भी जाते हैं तो प्रोग्राम ग्रपना ही रखते हैं। उसकी कोई मर्जी नहीं रखते।

वसन्त पर ३ दिन में इतना मिल जाता है जितना ग्रपने प्रयास से तीन साल में।

म्राप म्रगर यह ख्याल करेगे कि मैं ग्रापसे नाराज हूँ तो वाकई मैं नाराज हूँगा।

मैंने latest formula लोगों के सामने रखा है श्रौर कहीं लिख भी दिया है कि meditation में dependency सही मानो में feel करें तो देखें १४ दिन में वया effect हो जाता है।

Pen-ultimate का meditation Ultimate तक नहीं पहुँ नाएगा ।

Ultimate तक पहुँचने के लिए Ultimate से ही transmission चाहिए।

(पुज्य बाबू जी महाराज)

## अभ्यासी का अनुभव

(बहन वृजबाला ठाकुर जी, मेरठ)

यूँ तो सहज मार्ग में मेरा जन्म हुए करीव एक वर्ष से ज्यादा हो गया है, पर लगता है हमेशा ही मैं इसी में थी। इसी से लगता है कि कुछ विचार लिखूँ। पर जब लिखने बैठती हैं तो विषय इतना बड़ा लगता है कि, कुछ लिखना सँभव नहीं लगता। या फिर लगता है, कि यह इतना संक्षिप्त है कि कुछ भी लिखने की जरुरत नहीं। मैं अपना यह लेखन प्रयास श्रीबाबू जी महाराज को अपित कर कुछ टूटे-फूठे शब्दों में अपने दिल के उद्गार प्रकट करने की चेष्टा कर रही हैं। अगर कुछ गलत हो तो मेरा क्षमा शील मालिक उसे क्षमा करे।

श्री बाबू जी महाराज ग्रौर सहज मार्गं का परिचय मुभ्रे पिछले वर्ष श्री वाई के ग्रप्ता जी द्वारा भेजे गए निमन्त्ररा-पत्र से प्राप्त हन्ना था, जिसे देखकर मेरे हृदय में सहज मार्ग को देखने की इच्छा पैदा हुई। पर उन दिनों मैं बड़ी इच्छा रहते हुए भो वहाँ तक न जा सकी जहाँ बाबूजी महाराज का जन्म दिन मनाया जा रहा था। उन्हीं दिनों मेरे पतिदेव बहुत ग्रधिक बीमार हो गए थे । लगता था, उनका बचना ईश्वर की क्रपा से ही सम्भव हो सकेगा। मैं बैठी-बैटी खुव रो रही थी ग्रौर ईश्वर को याद कर रही थी कि मुभे इस संकट से ग्राकर उबार ले । जीवन की बाल्यावस्था से ही मुफ्ते ईश्वर की श्रोर बड़ी, ख्रास्था थी। स्रतः शुरु से ही, पूजा वृत अनुष्टान करती रहती थी। उम्र के साथ-२ वह बढ़ते ही चले गए। मैं बहुत वहमी भ्रौर सनकी होती गई। हर दिन के हिसाब से पूजा व्रत करती, तीर्थ स्थानों की यात्रा ग्रौर देवी

देवतात्रों के मन्दिरों के प्राँगगों में चक्कर लगाते-लगाते परेशान हो गई । परन्तु कोई लाभ न हुग्रा। बस, इतना ही मुभे लगता कि मैंने कुछ किया है पर बढ़ती पूजा के साथ मानसिक ग्रशांति भी बढ़ती ही चली गई।

जब मैं उस उत्सव में पहुंच नहीं सकी, तो मुभे बड़ा दुःख हुग्रा कि इतना बढ़िया ग्रवसर हाथ से निकल गया। फिर मन से मैंने कहा-''ग्रगर आप ऐसे ही महान है तो क्यों नहीं मुभे ही अपने पास बुलवा लेते।" कह तो दिया, पर सोचा ऐसा काम कभी सम्भव हो सकेगा? मेरे श्राश्चर्यं का ठिकाना न रहा जब दूसरे ही दिन प्रातः ग्राँख खुलते ही मेरे दरवाजे पर एक व्यक्ति खड़ा मिला जो मुभे देखते ही बोला-"क्या ग्राप ही एक्सपर्टं साहव हैं ?'' मैंने कहा हाँ कहिए क्या काम है आपको ?" वह बोला-"मूभे एक केस में आप की जरूरत है ! क्या आप शाहजहाँपुर कचहरी कल चल सकेगीं।" मैंने कहा-"क्यों नहीं मैं ग्रवश्य चलुँगी।" निर्धारित फीस जमा कर वह चला गया । मैं मन ही मन बड़ी खुश हुई-जिनका बड़ा नाम सुना था-म्रब देख भी लेंगे उन्हें। मेरी कल्पना बड़े-२ साधु महन्त-खूव कीमतों पोशाकों में किसी राजा महाराजा की तरह सजे-धजे पचीसियों चेलों से घिरे कीमती भगवा वस्त्रों में लिपटे हट्टो-कट्टो नौजवानों की तरह दीखने वाले गुरुग्रों की तरफ पहुँच गई, जो म्रपने शिष्यों के बीच महंकार दीप चेहरे लिए हए, ग्रधिक से ग्रधिक चढ़ावे की ग्राशा रखने वाले सन्यासियों की तरह थे, जिन्होंने घर संसार तो त्याग दिया था परन्तू, सन्धास में भी उन्हें

दूनिया भर का ऐशो-ग्राराम पसन्द था, जो कभी-कभार ग्रपने बढिया चढावा चढाने वाले धर्नां शिष्यों को एक ग्राध चमत्कार दिखाकर निहाल कर देते जो ऊँची फीस से ही ऊँचे दशाँन देते। दर्शन के भी रेट थे । खैर, दूसरे दिन मैं स्थानीय डिप्टी कलक्टर को साथ ले पूज्य बाबू जी महाराज के निवास स्थान पर पहुँच गई। एक साधारण परन्त्र बड़े से मकान के सामने जीप रूकी, तो मेरे आइचर्यं का ठिकाना न रहा जब उन्होंने कहा-''ग्रापकी मन्जिल ग्रा गई ग्राप नीचे उतरिए !'' सामने ही जाकर डिप्टी साहब ने श्री बाबू जी की चरण धूलि माथे पर लगाई, जो आँगन के बरामदे में बैठे हए हक्का पी रहे थे। कुछ कुसियों पर अन्य लोग बैठे हुए थे। मैंने उन्हें देखा, तो कुछ भी कहना भूल गई। मेरी कल्पना के विपरीत वह क्वेत-साधारगा वस्त्र पहने एक गृह पिता की तरह लगे, जो ग्राडम्बरहीन वातावरण में एक दम फरिश्ता जैसे दिखे i जिन्हें हम ग्रति साधारएा ग्रौर ग्रति स्कोमल स्वभाव वाले खुब प्रेम ग्रौर विश्वास वाले सज्जन कह सकते हैं । उन्होंने मुभे पास बिठाया-तो देखते ही मैं एक ही साँस में अपने दु:ख-व्यथा की कहानी कह गई । मैं बोली "ईश्वर ने मेरे साथ बड़ी बेइन्साफी की है, मैं दिन-रात उसकी पुजा भ्रर्चंना करती रहती हुँ, पर वह है कि मुभे केवल दु:ख ही दु:ख देता जा रहा है। मैं ग्रब उससे छुटकारा पाना चाहती हाँ। उसने मुभसे बड़ी बेइन्याफी की है।" मैंने उनसे इस प्रकार नालिश की मानों वह अभी जाकर भगवान की जवाब तलबी कर देंगे। मैंने देखा, वह मेरी सब बातें धैर्यं पूर्वंक सुनते रहे। म्राखिर में वह बोले "सब ठीक हो जायेगा, तुम सहज-मार्ग साधना पद्धति जान जाग्रो तो।" उसी दिन प्रागाहति से मेरा नया जन्म हम्रा। मैं मेरठ ऐसे पह च गई, जैसे दस घण्टे का सफर न होकर एक ही पल का हो । उस दिन से यह महसूस हम्रा कि, मैं किसी मेले में खो गई थी, भौर अब अपने घर पहँच गई हैं, जहां कोई मेरा बाल भी बाँका नहीं कर सकता। ग्रंगर करेगा भी तो मूँह की खायेगा। मुफ्त में एक नई चेतना साहस और खुशी की लहर दौड़ गई। जीवन में आशा का सँवार हुआ। मेरा जीवन नया हो गया और ईश्वर प्राप्ति का लक्ष्य साकार हो गया।

श्री बाबू जी महाराज की सादगी श्रीर प्रेम ने मुभी एक दम बाँध लिया। लगा मैं ईश्वर केसमक्ष पहुँचगई हुँ! निराकार ईश्वर की श्राराधना करने की क्षमता मुक्ततें नहीं थी, मैं किसी साकार से ही प्रेम कर सकती थी. कल्पना परिलोक ईश्वर से नहीं। इसी से मुभ्ने लगा यही ठीक है । कितना अपनापन है उनमें, इसी से सब कुछ उनसे कह देने में ऐसा लगा! वह जरूर मेरा जन्म सुधारेंगे । ऐसा विक्वास अब तक मुभे कभी किसी पर नहीं हुआ। था, जैसा कि श्री बाबू जी महाराज को देखकर हुन्ना। वह मुभे ईश्वर का प्रतिरूप लगे। धीरे-धीरे मेरी पूजा प्रगति करती गई मुक्तमें नया परिवर्तन होने लगा । पहले वाली विगडैल बछिया सी मैं जो हर समय हर किसी से टक्कर लेने को तैयार रहती अब क्षमा शील और स्शील हो गई। गुस्सा जो मेरी नाक पर बैठा रहता था, ग्रब जाने कहाँ गायब हो यया, गर्वं से जो मेरी गर्दन तनी रहती थी ग्रब भुककर चलती, नम्रता ग्रौर प्रेम बाँटती मैं, शत्रुका भी मँगल चाहती। पूजा-वृत नियम सब संस्कार एक के बाद एक <mark>श्रपने श्राप पीछे,</mark> छ्रुटते चले गये। एक वर्ष के भीतर सव ग्रवाञ्छनीय सँस्कार खुद धूलकर साफ हो गए। ईश्वर प्राप्ति का रास्ता मुक्ते स्पष्ट दीखने लगा। श्रीर एक ग्राशा यह भी बँधी कि मंजिल चाहे कितनी भी दूर रहे, सही रास्ते पर चलते-चलते मिल ही जायेगी, चाहे उस रास्ते में कितनीभी कठिनाईयां ग्रौर बाधाएं ग्रायें। ग्रब भटकन खत्म हुई क्यों कि ग्रब कोई है, जो हाथ पकड़ कर मंजिल की ग्रोर लेजा रहा है। बडा पश्चाताप हुन्ना मुभ्ते सोचकर कि, क्यों न मैं पहले ही बाबू जी महाराज से मिल गयी होती, तो इतने वर्षों में तो न जाने कहाँ पह व गई होती। पर हर वस्तु समय ग्राने से पहले मिलती ही कहाँ है ?

ग्रबतक ग्रपने ग्रास-पास जितने भी महान श्रौर उच्चकोटि के कहे जाने वाले बहु-चर्चित गुरु-सन्यासी-देखे थे, सभी: चाहे कितने भी पहुँचे हए ग्रौर चमत्कारी हो सकते थे, ग्रपने ग्राप में ही, परन्तु किसी का भी ग्रपने शिष्य का इस प्रकार जड़ से ही मूल रूप से परिवर्तन करा देना ग्रसंभव था। यहाँ पूज्य बाबू जी महाराज के ग्रसंख्य शिष्य प्रागाहित लेते ही स्वयं में वह शक्ति प्राप्त कर लेते हैं जो वर्षों की साधना में भी न प्राप्त हो सकती थी। हर श्रभ्यासी का काया कल्प स्वयं ही होने लगता है। ऐसी प्राणाहुति का तरीका दुनियाँ में क्या कहीं है ! ग्रौर इतने युगों में वया संभव था ? मैं सचमुच बड़ी भाग्यशाली हुँ जो मैंने पाया श्री बाबू जो के चरगों में धाम। श्रापित स्राहिल्या की भाँति मेरा पत्थर शरीर प्रारााहृति द्वारा सजीव कर दिया, शापमुक्त कर दिया।"

उन्होंने ही कहा था कि ईश्वर इतना सीधा—सादा है कि सहज तरीके से ही उसे पाया जा सकता है। उसकी सादगी ही उसका नकाब बन गई है। कैसी सुन्दर और अनुठी बात है। एक हम हैं कि ईश्वर को बाह्य आडम्बरो और वैभव में हुँ इते फिरते हैं। अब तक हम रेत में ही हाथ पैर मारते रहे और एक पगभी आगे न बढ़ सके। उनका कहना सही है। कि लोग सुई को क्रोन की सहायता से उठाना चाहते हैं। तभी तो ईश्वर उनके अन्दर रहकर भी उनसे दूर हैं।

ईश्वर को हम श्रपने श्राप से श्रलग हटाकर देखने के श्रादी हो गये हैं। तभी तो हम गलत दिशा में चलते जाते हैं। उससे मिलें तो कैसे! श्रौर भी दूर होते जाते हैं जब कि वह हमारे हृदय में ही विराजमान है, उसे श्रन्दर

भाँककर देखने की कोशिश नहीं करते। यह सहज मार्ग देकर श्री बाबु जीने ऋध्यात्मवाद में एक नया क्रान्ति कारी मोड दिया है। एक नई दिशा प्रदान की है। मैं श्रब तक सोच भी नहीं सकती थी कि ईइवर प्राप्त करने का रास्ता इतना सहज ग्रौर सरल हो सकता था। उन्होंने ग्रपनी पुस्तक Reality at Dawn में कहा है-धर्म का ग्रंत ही श्राध्यात्मिकता का उदय है, श्राध्यात्मिकता का श्रंत वास्तविकता का उदय है तथा वास्त-विकता का स्रंत ही यथार्थ स्नानन्द है। किन्तु वह भी जब समाप्त हो जाता है तो हम लक्ष्य पर पहुँचते हैं। कहाँ मिलती है ऐसी विचारक बातें। मुभे साफ-साफ जाहिर हो गया कि प्रानी बातें जो कही गई थीं वह स्रर्थं हीन थी। कठिनाई की जो तस्वीर हमारे ग्रन्थों ने खींची थी वह दर श्रमल सही न थी। इतना-सहज निष्कंटक मार्ग ग्रौर गुरु कृपा में विश्वास रखकर ही बढ़े चले, इस सहज मार्ग पर मंजिल जरुर मिलेगी।

छोटे-छोटे चमत्कारों को देखकर हम किसी
गुरु की शक्ति से बड़े प्रभावित हो जाते हैं।
पर क्षमाशील बाबू जी महाराज, ग्रापमें तो मैंने
देखा है कि एक दिष्टपात से ही ग्राप किसी व्यक्ति
के भी जन्म-२ के सँस्कार काट सकते हैं! जीवन
बदल सकते हैं श्रापित जीवन से मुक्त कर सकते
हैं, चाहे जन्मों का हो ग्राप तो पारस हैं जो
पत्थरों को हीरा सोना बना देते हैं। जो भी
ग्रापके समीप ग्राया वह दानव से देवता बन
गया। ग्रंसख्य ग्रभ्यासियों की निजी गतिविधियों
पर ग्राप कड़ी नजर रखते हैं उनके चिरत्रों
की रक्षा करते हैं। उन्हें भटकने नहीं देते।
गिरने नहीं देते।

श्राधुनिक योगा जो कुछ शारीरिक क्रियाश्रों व चमत्कारों का मिश्रगा है' जो विदेशों में श्रौर श्रपने देश में, बड़े—२ गुरुश्रों की छत्रछाया में महामारी की तरह फैल रहा है । यह महागा श्रौर फैशन परस्त योग श्रित महिंगा होने के

कारमा केवल कुछ लोगों की विलासप्रियता का प्रतीक बन गया है। हमारे फैशनेबल समाज ने योग की उपयोगिता समभी और, ग्रब उसकी दिनचर्यां में ब्यूटी पार्नर या क्लब जाने की तरह योग की क्लासेज ज्वाईन करना भी शिमल हो गया है। यही कारए है कि योग के नाम पर ग्राध्निक महर्षियों, भगवानों, ग्रौर बाबाग्रों को दुकानदारी ग्रच्छी खासी चलने लगी है। अपने योग की इस लोकप्रियता स्रौर स्राध्निकता पर पंतजलि खुश होते या दु:खी, यह अनुमान लगाना कठिन नहीं, लेकिन ग्राज के योगियों ने डालरों के एवज में योग के ग्रासान नुस्खेबना-कर बेचने शुरु कर दिये हैं। पर योगाभ्यास का सही परिचय मुभ्ते यदीं स्राकर मिला। यहां करोड़पति ग्रौर भिखारी एक ही सा मान पाता है। योग है, ईश्वर से म्रात्मा का जोड देना वह यहाँ निज्ञल्क है । सिर्फ लगन ग्रौर प्रेम ही इसकी फीस है। बाबू जी कहते, मुक्ते लुटो, जितना लूट सको।" इतनो श्रवस्था में भी वह एक तरुए। से भी अधिक फूर्तीले और मेहनती हैं, जो प्रागाहित बाँटने के लिए हर समय हर पल तैयार रहते हैं । पाखण्डी ग्रौर लुटने वाले साधुत्रों से तो मुभे पहले ही नफरत थी ! इसी से तो मैंने प्ररा किया था। 'कभी ईश्वर प्राप्त करने के लिए कोई रिश्वत फीस न दूंगी' इसी से तो मेरा प्रएा शाहजहांपूर स्राकर पूरा हम्रा, जहाँ मेंने प्ररा के मताबिक मीरा का "मेंने लीना गोबिन्दा स्रमाले'' प्राप्त किया । कभी-कभी मन में यह विचार उटा करते थे कि भगवान भी श्रमीरों का है जो मोटी रकम चढाने वाले को ही अच्छे दर्शन देता है। यहाँ आकर यह भाव विल्कुल ही समाप्त हो गया ईश्वर पैसे का नहीं प्रेम ग्रौर सच्चे दिलों का सौदागर है वह मुफे दिलों के सौदागर शाहजहाँ के पास ग्राकर ही पना चला ।ऐसा Universal Love करने वाला ! हर श्रभ्यासी जिसे देखकर यही समकता है, कि ''बाबूजी केवल मेरे ही हैं, मुफे ही सबसे ज्यादा चाहते हैं। कहीं ईष्यीं, द्वेष नहीं, किसे ज्यादा चाह रहे हैं, किसे कम, यह भाव यहाँ पैदा ही नहीं होता। श्री बाबू जी का मुन्दर रुप तो ऐसा है कि जिसे देखकर ग्राँखे नहीं ग्रघाती, जो इतना मुन्दर से भी मुन्दर है कि जिसे देखकर ग्राँखे भपकना भूल जाती हैं। चाहता हैं घंटों, देखते ही जाग्रो। ऐसा रूप जो उष्णता प्रदान नहीं करता है जिसे देखकर ग्राँखे ठंडी होती है। ऐसा ग्रतुलनीय रुप है, जिसकी कहीं व्याख्या नहीं की जा सकती। ऐसा ही तो होता होगा ईश्वरीय रुप।

श्री बाबू जी को देखकर भी हम उनको जान नहीं सकते, क्यों कि उन्हें तो केवल वही जान सकता है जो उन जैसा हो। इसी से केवल जितना बाहरी श्रांखों से दिखाई देता है व्यक्त कर दिया है। उनका वर्णन करना लेखनी के बस में नहीं, क्यों कि उन्हें वही जान सकता जो उन के द्वारा उनको जानने के लिए चुना गया हो।

म्राज तक मुभे किसी बात का मान न था किसी के बड़प्पन को ग्रोढ़ना चाहे वह पति या पिताका ही क्यों न हो, मफ़े मँजूर नहीं था। में हमेशा यही चाहती थी, कि मैं स्वयं में मिसाल बतुँ तभी जीवन सार्थक है। परन्तू द्नियाँ के किसी कोने में कहीं भो ऐसा दर्जा मभे नही मिला। हाँ मैने छुटपन से ही उसे स्वयं प्राप्त करने की बड़ी कोशिश भी थी पर नाकामयाब रही । मेरे सभी सहपाठी ग्रौर सहो-दर स्राज सरकारी वरिष्ठ स्रधिकारी बने हुए हैं। परन्तू मैं नहीं पहुँच सकी । मेरा मन उनसे मिलने पर कहीं हिल जाता, कहता जीते तो सभी हैं परन्तू शाव और शौकत से जीवा ही तो जीना है। इसके लिए मेरा जी अशान्त रहता मैं भगवान को कोसती रहती । परन्तू स्रव जव से मैंने वाबू जी को पालिया है मन भूप-भूप कर कहता है। 'पा लिया तुभे, पाई हर खुशी।' गर्वं से सीना तन जाता है । हम भी घाटे में नहीं जीवन में निराशाएँ, उलभनें, तिरस्कार, किटनाइयाँ श्रौर दुःख ही तो श्रात्मा को श्रमृत देकर निखारते हैं। दुःखों श्रौर बाधाश्रों का सही उपयोग यहीं श्राकर सीखा। ईश्वर को श्रब दोष नहीं देती, क्योंकि श्रगर जिन्दगी में इतनी निराशा श्रोर गम न मिलते तो यहां कैसे श्राते। ईश्वर को कहाँ खोजते। सच्चा प्यार पाने के लिये यह दिल हमेशा तड़पता रहा। वह श्रमृत जिसे एक दिन का जन्मा बच्चा भी महसूस कर सकता है, इस स्वार्थी संसार में दुर्लंभ था। श्रब मिल गया है। जिस प्रभ रस में हम सभो श्रभ्यासी डुबिकयाँ लगा रहें हैं उसे व्यक्त करना शब्दों मे किटन है। जीवन के प्रित श्रव नया मोह हो गया है,

कि "हे नाथ हमारा यह ग्राखिरी जन्म लक्ष्य प्राप्त करने के बाद ही समाप्त हो पहले नहीं।"

ग्रपने जीवन का सम्पूर्ण ज्बोभ मैंने ग्रपने सिर पर से उतार कर बाबू जी के कन्धों पर डाल दिया है। श्रौर स्वयं एक दम हल्की हो गई हूँ। श्रौर मेरे जैसे न जाने कितनों का बोभ मेरे श्री बाबू जी सम्भाले हुए हैं, क्यों कि वह समर्थं गुरू हैं। मेरी बस एक यही माँग है कि उन्हें भी ऐसा शिष्य मिल जाये जैसा उनके गुरु श्री लाला जी महाराज को मिला था। सच में बाबू जी महाराज को पाकर श्रगर मैं यह कहती हूँ कि 'तुमसा नहीं देखा' तो कोई श्रतिक्योक्ति न होगी।

> \*\*\* \*\*\*

- १ जब तक स्थूल शारीर के द्वारा ईश्वर का साचात्कार नहीं कर लेते तब तक उसे वार—बार बनना श्रीर मिटना होता है।
- २ जीवन मोच की दशा उस बक्त तक नहीं प्राप्त हो सकती, जब तक गुलामी का तीक हमारे गले में पड़ा हुआ है।
- ३ हमारे सामने समस्या केवल दुःख ददों से ही छुटकारा पाना नहीं वरन उस बन्धन से छुटकारा पाना है जो सभी दुःख ददों का मूल कारण है । वन्धन से छुटकारा पाना ही मोच है।

## माई चन्द्रशेखर सनवाल जी, नैनीताल

हम बचपन से सुनते ग्राये हैं, ध्यान से पढ़ो, ध्यान से करो। पर ध्यान है क्या? केवल ध्येय ही हमारे विचार में हो, इसे ही ध्यान कहा जा सकता है। श्री बाबूजो ने कहा है, एक ही बात को सोचते रहना ध्यान है। ध्यान से कार्यं करने पर वह न्यूनतम समय में बिल्कुल सही ढंग से सम्पादित होगा, यह निश्चित है। किन्तु हमारे विचार एक ध्येय पर न ठहरकर ग्रनेक विषयों में भटकते रहते हैं। यही है मन का बहिमंं खी होना। ग्रपने मन पर ग्रपना ही नियंत्रण न रहना या घोड़े का हम पर सवार होना। ग्रपने मन को सही स्थिति में लाने के लिए हमें ध्यान का ग्रभ्यास करना पड़ता है।

ध्यान से फालतू चीजें हटती हैं श्रौर केवल श्रावश्यक चीजें बच रहती हैं, जैसे फालतू गुस्सा फालतू प्यार, फालतू कमाई, फालतू बातें, फालतू काम, फालतू विचार, फालतू चिंता, फालतू खाना-पीना, फालतू इच्छाएँ हट जाते हैं श्रौर केवल श्रावश्यक गुस्सा, प्यार, श्रादि बच रहते हैं। प्रतिबंध यह है कि ध्यान दिव्य से, दिव्यता से सम्बन्धित हो। श्रौर जब प्राणाहुति का सहारा मिलता है तो यह प्रक्रिया श्रति तीव्र व प्रखर हो जाती है।

जिस वस्तु का हम ध्यान करेंगे उसी की तरह हम वनेगें। स्रतः हमारे ध्यान का विषय वही होना चाहिए जो हमारे जीवन का सर्वोच्च ध्येय है । ईश्वर सर्वोच्च है । ग्रतः ईश्वर से बढ़कर ध्यान का विषय क्या हो सकता है ? श्रौर जब ईश्वर मिल गया तो सब कृछ मिल गया। इसीलिए ध्यान योग का प्रमुख ग्रंग है। योग ग्रर्थात् जोड । जो क्रिया हमें ईश्वर से जोडे । ईश्वर से तो हम सदा ही जुड़े हैं। वह तो हममें हीं हैं, किन्तु उसके व हमारे बीच में हमारे मन की अञ्दता आ गई है । उस अञ्दता को निकाल फेंकना तथा दिव्य-स्वरूप हो जाना ही योग का ध्येय है। सर्वोत्तम पद्धति "राजयोग" ही सहज-मार्गं में वर्तमान समय के अनुरूप परिमार्जित किया गया है । स्वामी विवेकानन्द ने घोषगा की थी कि श्राध्यात्मिक जगत का सूर्य बीसवीं सदी में उद्दीप्त होगा। सहज-मार्ग की सरलता ही उसे समभने में कटिनाई बन जाती है। पूज्य बाबुजी के शब्दों में लोगों को सूई से क्रेन उठाने की श्रादत पड़ गई है। वे चने चबाना पसंद करते हैं, हलूवा खाना नहीं । सीधे ध्यान द्वारा साधना त्रारम्भ कर प्रागाहित द्वारा ऋष्टाँग योग के अन्य ग्रंग स्वतः ही समाविष्ट होने लगते हैं। ग्रपने ध्येय की घारणा लेकर सहज ग्रासन से तो हम बैटते ही हैं, यम-नियम अर्थात् अतीरवरीय गूगों का हटना तथा ईश्वरीय गुगों का समावेश प्रागायाम ग्रर्थांत् श्वास का नियंत्रग एवं प्रत्याहार अर्थात् स्रावश्यक चीजें बच रहना स्वतः ही होने लगते हैं। समाधि की भलक भी कभी-कभो तो प्रारम्भ से ही, अन्यथा कुछ ही समय बाद मिल

जाती है। जड़ समाधि को बाबूजी महत्व देते नहीं, वयों कि वे तो हमें सहज समाधि की ग्रोर ले चलते हैं जहाँ कि हम संसार के सभी कार्यों को करते हुए ग्रपने ग्रंतर में समाधिस्थ रहते हैं ग्रौर ग्रपने ध्येय की ग्रोर तीव्रता से ग्रग्रसर होते हैं।

जब तक हम स्वतः ही निरंतर ध्याना-वस्था में न रहने लगें तब तक इसके ग्रम्यास के लिए उपलंबनों की ग्रावश्यकता पड़ती है कि घ्यान कहाँ व किस पर किया जावे। विभिन्न पंथों में शरीर के विभिन्त चक्रों या बिंदुस्रों पर ध्यान किया जाता है जैसे नाभि, हृदय, ग्राज्ञा-चक्र श्रादि । बाबुजी महाराज ने हृदय पर ध्यान करना सर्वोत्तम बताया है क्यों कि सीवे हृदय से श्रारम्भ कर ऊपर की स्रोर बढ़ते हैं। इससे प्रगति तीव हो जाती है। हृदय शरीर का केंद्र विन्दु है, जहाँ से रुधिर पूर्णं शरीर में जाता है अतः रुधिर तथा पूर्ण शरीर शीघ्र शुद्ध होने लगते हैं। सभी संत-महात्मात्रों ने हृदय में ही ईश्वर का वास कहा है। हम लोग "मैं" कहते हए सहज ही हृदय पर उंगली लगाते हैं। मनो-वृत्तियों का नियंत्रण हृदय से ही होता है ग्रीर बाबजी महाराज ने कहा है कि केन्द्र का पूरा नक्जा हृदय में मौजूद है। बाबजी से पुछने पर कि सदैव, ऊंची स्थिति में भी हृदय पर ही क्यों ध्यान करते हैं, उन्होंने कहा कि पेड़ कितना ही बडा हो, पानी जड़ में ही दिया जाता है ।

सहज-मार्ग में हृदय में ईश्वरीय प्रकाश की विद्यमानता पर ध्यान का अभ्यास किया जाता है। चूँ कि हमें स्थूल से सूक्ष्मतम की ओर जाना है, अतः जितने सूक्ष्म पर ध्यान करेंगें, प्रगति उतनी तीव्र होगी। प्रकाश पर ध्यान करना श्री बाबूजी ने इसलिए चुना है कि प्रकाश ही एक ऐसी वस्तु है जो वस्तु होते हुए भी सूक्ष्म है। हम भौतिक प्रकाश जैसे सूर्य या दीपक के चमकीले प्रकाश पर ध्यान नहीं करते बल्कि ऐसे दिव्य प्रकाश की विद्यमानता मानते हैं जिसकी अनुभूति हृदय में की जा सकती है, किन्तु जिस का कोई पूर्व निर्धारित रूप स्थिर नहीं किया जाता।

अनेक संतों सूफी महात्माओं ने अपने प्रिय शिष्यों को ग्रपने समर्थं गुरु के स्थूल शरीर की श्राकृति पर ध्यान करना सर्वोत्तम बताया है। इसे सुफी मत में शगल राज्ता कहा गया है। समर्थं गुरु का शरीर साधारण रूप में स्थूल न होकर मूमा ही मूमा (ULTIMATE) होता ? है, ग्रौर उस पर घ्यान करने से तूरन्त गुरु की यौगिक शक्ति का संचार अभ्यासीं के हृदय में होने लगता है । किन्तु श्री बाबूजी महाराज इसको तभी उचित मानते हैं, जब गुरु वास्तव में ब्रह्मनिष्ठ, सर्वंसमर्थं एवं सभी ईश्वरीय शक्तियों से परिपूर्णं हो। अन्यथा इसमें मूर्ति-पूजा का दोष ग्रा ग्राता है, जो हानिकारक है। यह ग्राव-इयक है कि गुरु उच्चतम स्थिति प्राप्त कर चुका हो, जिसके स्थूल शरीर में स्थूलता रंच-मात्र भी न हो तभी तो उस पर ध्यान करने से केवल सुक्ष्मतम की, दिव्यता ही दिव्यता की धार प्रवा-हित होती है । वहत से अभ्यासियों का अनुभव है कि प्रारम्भ में पूज्य बाबूजी की स्राकृति का ध्यान करने पर उनका स्थूल शरीर मेरे सामने श्राता ही नही । उनकी फोटो की याद करने पर तो त्राकृति सामने ग्रा जाती है, पर जैसा उन्हें देखा है वह ग्राकृति ग्रांख-मिचौनी खेलती है। यह इस दात का प्रमारा है कि उनका शरीर स्थूल होकर भी स्थूलता से परे हैं। ''ग्रात्मकथा'' के ग्रनुसार समर्थं गुरू की ग्राकृति पर ध्यान करने पर कुछ समय पश्चात् वह गायब हो जाता है ग्रौर केवल उपस्थिति शेष रर जाती है।

इस प्रकार ग्रभ्यासी स्वतः ही सूक्ष्मतम तक पहुँचता है।

पूज्य वाबू जी महाराज ने लिखा है कि ध्यान ग्राध्यात्मिकता की नींव है। उन्होने यह भी लिखा है कि प्रार्थना में याचना करते हैं पर ध्यान में कुछ ग्रथाँत दिव्यता प्राप्त करते हैं। ध्यान में हम किसी वस्तु की यथा सहज मार्ग में दिव्यता की प्रतीक्षा करते हैं, उसका ग्रावाहन करते हैं जो प्राराहित के रूप में ग्रभ्यासी की भिवत व सामध्य के ग्रनुपात

में उतरती चली श्राती है। सामूहिक ध्यान का बड़ा महत्व है क्योंकि तब दिब्य कृपा धारा बड़ी तीन्नता से प्रवाहित होती है। जिस प्रकार श्रकेला बृक्ष बादलों को श्राकित नहीं कर पाता व रेगिस्तान में वर्षा कराने के लिये जंगल लगाए जाते हैं। इसीलिए पूज्य बान्नजी महाराज कहते हैं, कि यदि प्रशिक्षक न हो तो श्रभ्यासी सामूहिक सत्संग (ध्यान) में बैठ कर देखें तो सही वास्तव में मालिक स्वयं ही सब श्रवस्थाश्रों में पूजा कराते हैं।

-00800-

प्रo-पूजा के बाद कभी-कभी यह समभ में नहीं श्राता कि हम deep चले गए थे या सों गए थे।

उ॰—ग्रगर पूजा के बाद कुछ weariness लगे तो समभो कि सो गए थे। Deep जाने पर lightness महसूस होगी।

प्रo-ग्रभ्यासी Progress हो रही है, यह कैसे जानें?

उ० - ख्यालों की रंगत बदल जाती है। कोई भी बच्चा हमेशा बड़ा होता रहता है पर रोज उसका पता नहीं चलता। जब कुछ साल पहले का ख्याल करते हैं तब जान पड़ता है कि वह कितना बड़ा हो गया।

Question-Cleaning में meditation होने लगे तो ? Answer- श्राँखें खोल दीजिए।

## सहज मार्ग ध्यान दीप

(भाई मदन लाल जी, उदयपुर)

ग्राध्निक विश्व में मनुष्य कई जटिल समस्याश्रों से घिरा हुश्रा है श्रीर श्रपना सारा जीवन उन समस्यास्रों को सूलभाने में ही बेकार कर देता है । अनेक ग्रमस्याग्रों में उलभने के कारए। वह विवेकहीन होता जा रहा है । वया अच्छा, क्या बुरा का ज्ञान उसके लिए ग्रर्थहीन हो गया है। उसे तो केवल श्रपनी जटिल समस्याश्रों को सुलभाने का ही ध्यान रहता है। इन जटिल समस्यात्रों का कार्ए। भी वह स्वयं है। ब्यक्ति ईर्ष्यांलु होता है, उसमें नकल करने की श्रादत होती है किन्तू अक्ल की कमी होती हैं। धैर्य, संतोष, श्रादि से वह कोसों दूर चला गया है। सिर्फं ऊपर देखता है, नीचे देखने की फुरसत उसको नहीं है, नीचे देखने की फुरसत उसको नहीं है । वह अपने जीवन के ध्येय को भूल चुका है।

ऐसे समय में 'सहज मार्ग' व्यक्ति विशेष को लिए पतवार बन सामने आया है ताकि वह इस जीवन रूपी नैया को भवसागर पार लगा सके। उसे जीवन सरल नजर आने खगता है, समस्यायें आसान हो जातो हैं। इस मार्ग होरा उसे मन में एक ज्योंति जलती नजर आती है, जिसकी ओर 'ध्यान' करते करते अपनी जीवन रूपी नैया को भवसागर पार लगा लेता है। सहजमार्ग अभ्यासी को जीवन से पलायन नहीं सिखाता है विलक उसके अन्तःकरण को सुव्य-

वस्थित कर उसे सक्किमं करने की और प्रेरित करता है, तथा उसे स्वभाव अनुकूल सुख शान्ति प्रदान करता है। अभ्यासी अपने हृदय के जल्मों को धोकर दिव्यता का मृलहम लगाकर अपने को स्वस्थ महसूस करता है।

सहज मार्ग साधना कोई तंत्र, मंत्र नहीं है इसमें तो मौन रहकर ध्यान में बैठना होता है । वास्तविकता यह है कि ग्रभ्यासी निर्देशा– नुसार ग्रभ्यास में वैठता हैं किन्तु ग्रससी कार्यं तो स्वयं गुरुदेव ग्रपनी प्रारणाहुति द्वारा करते हैं। श्रभ्यासी तो केवल गुरु के कार्यं में सहयोग देता है । मौन रहना ध्यान का प्रथम चररा है । मौन निद्रा की भाँति मन को ताजा तथा सशक्त कर देता है। मौन का ऋर्थं संयम के द्वारा धीरे धीरे इन्द्रियों तथा मन के व्यापार का शमन होना है । मौन की सफलता होने पर ध्यान की सफलता होती है। मौन व्रत धारण करने से राग, द्वेष ग्रादि नष्ट हो जाते हैं। मौन से ध्यान दीप प्रज्वलित होता जाता है । मौन ग्राध्यात्मिक उन्नति में मूलतः सहायक होता है । मौन के कारण ग्रभ्यासी न किसी की स्तुति करता है श्रोर न ही निन्दा। उसके लिए यह सब नगण्य हैं। सहज मार्ग साथक उत्तेजना दिलाने पर उत्तेजित नहीं होता है। वह हमेशा शान्त रहता है तथा मन को सन्तुलित बनाये रखता है । वह केवल अपनी भ्राध्यात्मिक उन्नति की ग्रोर ही ध्यान देता है।

बह् सबको समान रुप में देखता है। सब का कल्याएा चाहता है। वह निरन्तर अभ्यास द्वारा मन पर अपनी पकड़ मजबूत करता जाता है। कम बोलता है और जब बीलता है तो थोड़े में ही सब कुछ कहकर समाप्त कर देवा है। ध्यान में बैठकर अभ्यासी अन्तं मुखी हो शान्त बन जाता है तथा अपने व्यक्तित्व में निखार उत्पन्न करता हैं। निरन्तर ध्यान से चेतन मन कुछ समय के पदचात् शान्त होने लगता है। इच्छाओं पर नियन्त्रए। होने लगता है। निरन्तर अभ्यास से मन की चंचलता शिथिल तथा न्यूनतम होने लगती है!

सहज मार्ग साधना 🗗 उपरोक्त स्थिति श्राने पर भी श्रभ्यासी∕ को गर्व **छ**तक नहीं जाता है । उसे अपनी स्थित का पता ही नही रहता है। उसे तो केवल अपने लध्य का ही ध्यान ज्यादा रहता है श्री बाबूजी महाराज की कृपा से वह मिरन्तर आध्यात्मिक उन्नति की श्रोर बढ़ता ह्यें रहता है उसे पीछे देखना नही स्राता हैं। मन के बेग धीरे धीरे शान्त हो जाते हैं। मन की उछलकूद शिथिल पड़ जाती है/। मन सशक्त होता जाता है। बह अपने मूल स्थान पर पहुँचकर अपने ब्यक्तित्व का मिखार उत्पन्न करता हैं। ध्यान के द्वारा अभ्यासी बाह्य जगत् से बेखबर होकर अन्त-मुँ वी हो जाता है। संसार के भेद को जानने *र्*नगता है उसमें निडरता उत्पन्न होने लगती है। मन की विद्रोह स्थिति शान्त होने लगती है। सर्वंत्र ब्रह्माचन्द प्रतीत होता है।

सहज मार्ग साधना द्वारा श्रम्यासी ग्रपने स्थूल दिचारों एवं भावों को पार करता हुश्रा भीतर सूक्ष्म तत्व तक पहुंचने में सफल हो जाता है, तथा जीवन के मूल तत्व को छूकर सजीव व पुष्ठ हो जाता है । श्रात्म साक्षात्कार की प्रवृत्ति श्रभ्यासी में बृद्दी जाती है । उसे श्रपनी

मंजिल सामने खड़ी नजर ग्राती है, ग्रौर वह उसकी म्रोर निभंय, धीरज के साथ म्रागे बढ़ता जाता है । श्री बाबूजी महाराज का निरन्तर विन्तन अभ्यासी को अति शीघ्र अपनी मंजिल <u>पर पह</u>ँचाने में सहायक होता है । ध्यान द्वारा श्रभ्यासी को जो मिन्न भिन्न श्रनुभव होते है वे अवर्गंनीय हैं। मगर वह उन अनुभवों पर अधिक विचार न करके केयल ग्रापे की सोर ही देखता है । ध्यान का उद्देश्य भौतिक स्तर से ऊँचा उठकर प्रभु से नाता जोड़ना ही है। जो दिव्यता के रूप में उसे अनुभव होता है। निरन्तर अभ्यास करने से अभ्यासी दैनिक जीवन चर्यां के मोह से विमुक्त हो जाता है। उसे भौतिक जगत की कृटिलता, घृराा, लोभ, स्वार्थं श्रादि नीरस एवं निरर्थंक प्रतीत होने लगते हैं। इस साधना में ग्रभ्यासी भौतिक जगत से पलायन नहीं करता है बल्कि तरोताजा एवं सन्तुलित होकर सही कर्म करना सीख जाता है । उसे अब संसार के प्रलोभन नहीं सताते, इच्छाएँ उसे विचलित नहीं करती, भय उसे नहीं सताता, कष्ट पड़ने पर दु:खी नहीं होत। ग्रौर सुख मिलने पर फूलता भी नहीं है।

ग्राध्यात्मिक प्रगित से हम भौतिक जगत से नाता तो नहीं तोड़ते हैं किन्तु पथ श्रुष्ट होने से ग्रपने को बचाये रखते हैं । हमें संसार में रहना है मगर संसार को ग्रपने में नहीं बसाना है । सहज मार्ग साधना से ग्रभ्यासी ग्रात्मा के मूल स्त्रीत को पा लेता है, तथा हर एक कार्य के फल को श्री बाबू जी इच्छा पर छोड़ देता है । श्री बाबू जी का प्रसाद मानकर शिरोधाय करने से संकट भी एक सुखप्रद तपस्या बन जाता है । किसी संस्कार को ग्रभ्यासी नहीं बदल सकता है, किन्तु उसका प्रभाव निरन्तर साधना से कम ग्रवश्य हो जाता है । ध्यान एक तरह की संजीवनीं बटी है जो ग्राहत एवं दुःखी मन को

भ्रमिट स्वस्थता प्रदान कर देता है । अस्त ब्यस्त, ध्वस्त एवं भग्न मन शाँत सुखी एवं स्वस्थ हो जाता है। सूक्ष्म जगत की अपेक्षा स्थूल जगत को महत्व देने से मोह उत्पन्न होता है, जो हमारी शाँति तथा मानसिक सन्तुलन को भंग कर देता है मोह के कारण धन, पद, सत्ता, यश ग्रादि की इच्छायें हमें सताने लगती हैं श्रीर यहीं यानै उमारे पुल का कारण होती हैं। ध्यान इन सबकी महाग्रौषधि है। सहज मार्ग साधना हमें इन पर नियन्त्ररण सिखाती है। मन पर ग्रधिकार प्राप्त हो जाता है। हमें मन को शत्रु नहीं समभना चाहिए। मन तो हमारा दोस्त है, एवं हमारा सहायक है । हमें उससे दोस्ती करना म्राना चाहिए । म्रपनी इच्छाम्रों से टकराना मनः स्थिति को बिगाड़ना मात्र है। समयानुसार मन को नियन्त्रित करना चाहिए मीर यह सब ध्यान-साधना द्वारा ही प्राप्त हो सकता है। हमें हमारी इच्छाश्रों का शमन करना चाहिए न कि दमन । बुरी श्रादतों से टकराना नहीं चाहिए किन्तु ईश्वर की श्रोर ध्यान करने से वे स्वयं की फीकी पड़ जावेंगी।

मोह के वशीभूत होकर व्यक्ति स्वयं ही अपनी समस्यायें उत्पन्न करता है, तथा फिर जीवन भर उन्हें सुलभाने में लगा रहता है। मगर हम सहज मार्ण घ्यान, साधना द्वारा मोह, चिता, शोक, भय ग्रादि से मुक्त होकर ग्रपने ग्रन्तः करणा को शुद्ध बनाकर सहजरूप में ही जीवन के सही उद्गम को पा लेते हैं। यही इस साधना की विशेषता है। हमारा जीवन सुखमय हो जाता है। जीवन रहस्य हमारे सामने खुल जाता है। हम हमेशा श्री बाबूजी महाराज के ध्यान में ही दूबे रहें तथा मिशन व मास्टर की सेवा करते रहें। सबँत ग्रानन्द ही ग्रानन्द नजर ग्रावेगा तथा "सहज मार्ग ध्यान दीप" को हमेशा ग्रपने में प्रज्वलित पावेंगे।

98

प्रश्त- पातंजिल योग में क्या खंतर है ?

उत्तर- पातंजिल योग की सभी बातें सहज मार्ग में खुद ही पूरी हो जाती हैं। यम वह है
जो ख्रापका गुरू हिंदायत करता है, वही करें, क्यों करता है मतलब नहीं।
नियम वह है जो ख्रापकी समभ में सही ख्राता है, वह करें। ध्यान बैठकर तो करते
हैं ख्रासन ख्रपने ख्राप सिद्ध हो गया। जैसे-२ ध्यान में स्थिर होते जाते हैं, प्राणायाम
स्वतः होता है। प्रत्याहार का मतलब है जरूरत की चीज रह जाना, फालतू न रहना
जब यह सब चीजें हो जाती हैं तो प्रत्याहार ख्रपने ख्राप हो जावेगा। जहाँ से लोग
खत्म करते हैं, हम वहाँ से शुरू करते हैं। जब ग्रम्यासी धारणा लेकर ध्यान
में बैठता है तो तूरन्त समाधि होती है चाहे अनुभव कुछ बाद में हो।

प्रश्त- माँ बाँप की खुशी के लिए सभी तरह के पूजा पाठ करने ही पड़ते हैं। उत्तर- माँ बाप का सभी कहना मानते हैं या बस यही पूजा के तरीके ? Self-evolution के लिए कोई भी रूकावट हो, छोड़ देनी चाहिए । मेरे पिता मुक्से कितना नाराज रहा - करते थे ?

## प्रार्थना

(भाई महेरवरी दयाल सिंह श्री वास्तव जी, गोरखपुर)

इस शब्द की संरचना (प्र-ग्रर्थना) से स्पष्ट है कि इस शब्द का शुद्ध शाब्दिक ग्रर्थ हैं सर्वश्रेष्ठ स्तर की स्वार्थहीनता । अर्थात् सब प्रकार से यानना-हीनता । किस यूग से, समय की किस गति से, सभ्यता, के किस काल से इस शब्द के साथ याचना का भाव सम्बद्ध हो गया कहा नहीं जा सकता। इसका जब यह शुद्ध अर्थ हैं तो इस का स्वरूप क्या है ? इसका स्वरूप भी इसके ग्रर्थं से ही स्पष्ट हैं। जहाँ लेश मात्र स्वार्थं न हो, वही स्वरुप हैं परम ग्रहैतकी परमात्मा का। विशुद्ध प्रार्थना भी परमात्मा-स्वरुप हैं । सर्वोत्तम साधन वही है, जो साध्यस्वरुप हों, साध्य से ग्रिभिन्न हों। "गुरु: साक्षात् पर ब्रह्म" पर ब्रह्म की प्राप्ति का वह साधन है। ग्रतएव विज्ञानी साधक को चाहिये कि प्रार्थना की साध्यमय देखे, समभे एवं व्यवदत करें एवं ऐसे ही प्रार्थना की शरण ले जो स्वार्थ के गन्ध से भी रहित होकर सत्-स्वरुपा हों। प्रार्थंना प्रारम्भ करते ही परमात्मा के सन्निध्य का, उनसे प्रत्यक्ष साक्षा-त्कार का स्वयं उनसे प्रत्यक्ष बार्तीलाप का बोध जागृत हो जाना चाहिये प्रार्थना मय जीवन इलाध्य इसी लिये माना गया है कि वह प्रभूमय

देश-बिदेश के ग्रनेको धार्मिक ग्रन्थों, संस्थाग्रों एवं प्रचलतों में ग्रनेको प्रकार के प्रार्थना देखने सुनने को मिलते हैं परन्तु किसी न किसी

रुप में यावना उनमें निहित होती है। कही संतति चाहिये, कही सम्पत्ति चाहिये कही दीर्घं सुन्दर जीवन, कही ज्ञान तो कही भक्ति अथवा वैराग्य। साराँश यह कि हमें कुछ न कुछ चाहियें श्रीर हम उस घट-घटवासी सर्वज्ञ परमात्मा से, जो हमारे उस ग्रभाव से जैसे ग्रनभिज्ञ है, उस ग्रभाव की पूर्ति के लिये याचना करते हैं। प्रथवा यदि वह अनभिज्ञ नहीं है तो कम से कम उदासीन तो हैं ही क्योंकि हमें संकट में देखकर भो, क्यों कि वह सर्वंदृष्ट है, हमारे प्रति प्रेम नही दशाँता, हमारे प्रति न्याय नही करता। अतः इस याचना मय प्रार्थना से हम ईश्वर की स्तुति न करके उसकी निन्दा करते हैं कि उसका ज्ञान-स-सीम हैं, प्रोम स्वरुप नहीं हैं, न्याय प्रिय नही हैं। यदि हमारे अश्रितों को हमसे याचना करनी ही पड़ती है, तो यह स्वतः सिद्ध है कि हम उनकी ग्रावश्यकतात्रों से या तो ग्रनभिज्ञ हैं ग्रथवा उनके प्रति उदासीन हैं, हमें उनसे सञ्चा प्रेम नही है, हम उनसे न्याय नहीं कर रहे हैं। स्पष्ट है कि ऐसी निन्दा परक प्रार्थना से प्रार्थना न करना ग्रच्छा है। ग्रब सही यह कहावत, कि वर्गर रोये माँ भी बच्चे को दूध नही फ़िलाती, तो परमात्मा साधारएा माँ की अपेक्षा अनन्त गुणों वाली माँ से भी अनन्त गुराा श्रेष्ठ है।

तो क्या प्रार्थना करना ही नही चाहिये ? प्रार्थना ग्रवश्य करना चाहिये, परन्तु याचना नही करनी चाहिये। प्रार्थना का उद्देश्य समभ कर प्रार्थना करनीं चाहियें। प्रार्थना में प्रभु के गुणों का गान करना चाहिये, चिन्तन करना चाहियें। उद्देश्य है अपना रुपान्तरणा। उस परम पिता के गुणों का चिन्तन करते—करते, उसका ध्यान करते—करते वे गुणा क्रमशः अपने में उतरने लगेगें और उसका रुपान्तरणा हो जायेगा। इस रुपा— न्तरणा का चरम्बिन्दु है गुणातीत का चिन्तन, एवं फलस्वरुप गुणातीत में बिलयन, दूसरे शब्दों में परम लक्ष्य की प्राप्ति अथवा आवागमन के चक्र से मुक्त होकर अपने उद्यम को प्राप्त हो जाना।

सहज मार्ग पद्धति द्वारा प्रगीत चार पंक्तियों की प्रार्थना उपरोक्त वैचारिक दिष्ट से नितान्त याचना रहित तथा प्रभु—बोध—पारक है।

'हे नाथ ! तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छाएं हमारी उन्तित में बाधक है तू ही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है विना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

यह प्रार्थना स्रिति सूक्ष्म है, स्रौर सहज बोध गम्य। हमारी यात्रा स्थूलतम से सूक्ष्मतम की स्रोर है स्रतः साधन भी सूक्ष्म होना ही चाहिये।

प्रार्थना प्रारावान होना चाहिये-वैसे ही यह भी सजीव है । बेट्री को सजीव रखने के लिये Negative (ऋगात्मक) तथा Positive (धनात्मक) Pales (बिन्दू) ग्राजूबाजू में रखते हैं, उसी प्रकार प्रथम पंक्ति धनात्मक है, दूसरी ऋगात्मक हैं (शब्द बाचक), तीसरी धनात्मक ग्रीर चौथी ऋगात्मक (शब्द ग्रसम्भव)।

प्रथम पंक्ति मनुष्य जीवन प्राप्त करने के उद्देश्य का बोध कराती हैं । द्वितीय पंक्ति मार्ग के बाधाम्रों से सावधान करती हैं, तीसरी पंक्ति सर्वोपरि सहारा का उत्साह भरती हैं म्रौर चौथी पंक्ति म्रहं का शमन करती हैं।

प्रथम पंक्तिका ज्ञान मार्गकी स्रोर इंगित करती हैं। सचा ज्ञान यही है कि प्रभु ही जीवन का उद्देश्य हैं। दूसरी पंक्ति वैराग्य परक हैं। तीसरी पंक्ति भक्ति परक हैं, ध्रौर चौथी पंक्ति में शरणागित है। हमारा ज्ञान, वैराग्य स्थवा भक्ति कुछ कारगर न होगा यदि हम पूर्ण रुपेण शरणागत न हो जायं।

ये चारों पंक्तियाँ जारों वेदों का सार है, चारो युगों में समान रूप से प्राग्णवान रहे हैं और ग्रौर चारो ग्राश्रमों (ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ एवं सन्यासी) के लिये श्रौय दायिनी है।

एक बैभव और दर्शनीय है, शब्दों की संख्या पर विचार करें। प्रथम एवं तीसरी पंक्ति में नौ शब्द है। ये दोनो धनात्मक पंक्तियाँ है अतः सर्वोच्च अंक की संख्या में शब्द रखे गये हें अर्थात् साधक ने जीवन के उद्देश्य के प्रति तथा प्रभु के स्वामित्व में सर्वोच्च आस्तिक भाव होना चाहिए। लक्ष्य कभी आँखो से तथा मानस पटल से ग्रोभकल न हो, एवं प्रभु के स्वामी तथा इष्ट होने में लेश मात्र शंका न हो। द्वितीय एवं चतुर्थ ऋगात्मक पंक्तियों में प्रत्येक में सात सात शब्द रखे गये हैं। सात अविभाज्य ग्रंकों में सर्वोच्च होता है अर्थांत् ये दोनों उक्तियाँ कि ''हमारी इच्छाये हमारी उन्नति में वाधक है'' तथा 'बिना प्रभु के सहायता के प्रभु प्राप्ति ग्रसम्भव है' सात की ही भांति ग्रकाट्य है।

स्रक्षरों स्रौर मात्रास्रों के संख्या में भी सार्थंक विचित्रता है। प्रथम द्वितीय एवं तृतीय पंक्तियों में नौ मात्राए हैं स्रौर चौथी में ग्यारह स्रथात् ज्ञान भवित तथा बैराग्य के साधन में समरुप व्यवहार हों तो शरणागित में जीव प्रभु के समक्ष प्रस्तुत हो जायेगा । ग्रक्षरो की संख्या क्रमशः १७-१६-१६ तथा २० की है। ज्ञान सूक्ष्म है भिक्ति ग्रौर बैराग्य से। 'ज्ञान को पथ कृपाण की धारा' एवं तीनो का सम्यकपालन करने पर दो ग्रथींत् द्वैत भाव का शून्य में विलयन हो जायेगा।

स्रव कृपया एक एक पंक्ति पर ध्यान दें:-प्रथम पंक्ति'

हे नाथ ! तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय है,

'ह' ग्रक्षर की वनावट भ्रन्तमुं खी है ग्रतः साधक को भ्रन्तमुं खी होना चाहिये—

'ह' ग्रक्षर का उच्चारण हृदय से होता है ग्रतः साधक को हृदय क्षेत्र में उतरना चाहिये

'है शब्द प्रेम बाचक सम्बोधन है नारियाँ अधिकतर अपने स्वामी को 'हे' कहकर ही पुका-रती हैं अतः प्रार्थंना प्रारम्भ करते समय साधक में प्रेम भावना जागृत होना चाहिये।

'नाथ' ग्रथींत् जिसका ग्रथ नही हो ग्रौर जिसका ग्रथ नही होगा उसका इति भी नही होगा। ग्रसीम ग्रौर ग्रनन्त है हमारा प्रभु!

'नाथ' जिसके साथ हम सदैव सन्नद्ध है, कभी विलग होते ही नहीं, नथे हुये हैं-श्रदूट सम्वन्ध का परिचायक है।

'नाथ'' नाथ नियंन्त्र ए कर्ती है, प्रभु हमारा सतत नियन्त्रक है, साधक में यह भाव बना रहना चाहिये कि हम मालिक के ऋधीन हैं। स्वतंन्त्र नहीं है।

तू-प्रोम वाचक सम्बोंधन है। ही-ग्रर्थांत् मालिक के सिवा ग्रन्य कोई नही। मनुष्य जीवन — यह सचेत करता है कि देव योनि में या तिर्यंक योनि में हम कुछ नहीं कर सकते अन्य सब योनियाँ भोग भोगने के लिये हैं — कार्यं स्वातंन्त्र्य केवल मनुष्य योनि में हैं अतः इस शरीर से साधन सम्पन्न करके हमें लक्ष्य की प्राप्ति कर लेनी चाहिये।

मनुष्य जोवन की महत्ता हमें समभना चाहिये ग्रौर इसके एक-एक क्षण का सदुपयोग करना चाहिये क्योंकि इसकी क्षण भंगुरता सर्व-विदित हैं।

मनुष्य जीवन ग्रर्थांत् मनन करने का साधन मात्र यह शरीर ग्रौर मन ही है ग्रतः परम लक्ष्य की प्राप्ति पर हमें सतत मनन शील रहना चाहियें।

ध्येय-म्रर्थात् सदा ध्यान में वना रहे, ध्यान उसी पर टिका रहे ध्यान मार्ग ही मात्र एक साधन हैं परम तत्व की प्राप्ति का।

दूसरी पंक्तः—

हमारी इच्छाएं हमारी उन्नित में बाधक हैं।
जब परमात्मा किसी जीव पर कृपा करते
हैं अर्थांत् प्रभु साक्षात्कार का अवसर देना चाहता
है तो उसे कर्म-प्रधान मनुष्य जीवन प्रदान कर
यह अवसर देता है कि संयमित कर्म करते हुये
वह ईश्वर प्राप्ति करलें। श्रौर इस कार्यं के
लिये उस जीव को जितने समय की आवश्यकता
प्रभु समभता है उतना समय भी प्रदान करता
है अन्यथा मनुष्य जीवन निरर्थंक हो जावें श्रौर
वही उतना समय जोवन है अतः उतने समय में
मनुष्य को चाहिये कि संसार में रहते हुये, संयमित
जीवन व्यतीत करते हुये तथा समुचित कर्म करते
हुये ईश्वर चिन्तन में मन से लगा रहे। ईश्वर
प्राप्ति निश्चित हो जायेगी।

यह जीवन एक डोर के सदश हैं। इसे यदि सहज तथा प्रकृति के ग्रनुरूप रखा जाये

तो सरल रेखा की तरह लम्बा होगा, भ्रौर श्रिधिकतम दूरी तक विस्तृत होगा। यह ध्यान देने योग्य है कि अधिकतम दूरी ही प्रभु साक्षा-त्कार की दूरी है। इस जीवन रेखा को जितना ही जगह जगह पर वक्र किया जायेगा उतना ही उसका एक छोर उस गन्तव्य से दूर होता जायेगा श्रौर विभिन्त इच्छाश्रों में मन को उलभाना ही जीवन डोर को जगह-२ से वक्र बनाना है। अतएव प्रार्थंना की दूसरी पंक्ति में साधक को सचेत किया गया है कि मन को इच्छात्रों में उलभावों में फंसावें नहीं। इच्छाएं जीवन डोर को बक्र बना देगी स्रोर गन्तव्य प्राप्त न होने के कारण उन्तति अवरूद्ध हो जायेगी । जीवन यापन में जो कर्तंव्य ग्रा जावें उन्हें हम मालिक प्रदत्त समभे ग्रौर उसका निर्वाह तो करें, परन्तू उन्हें ग्रपनी इच्छाग्रों का रुप न दें।

'हमारी' का भाव यह भी है कि संसार के अन्य व्यक्तियों के विचार या इच्छाएँ हमारी उन्नित में बाधक नहीं हो सकते—उदाहरण के लिये अमुक महात्मा ने रुष्ट होकर अमुक व्यक्ति को कह दिया कि तुम्हारा अनिष्ट हो जायेगा। यह तथ्यहीन है हमारी अपनी इच्छाएँ अपने स्वरुप के अनुसार कर्म में परिणीत होती हैं, और उन्हीं कर्मों का फल हम भोगते हैं। अत्रुव हमें इन भ्रामक विचारों से निभय रहना चाहिये और स्वयं अपने विचारों एवं विचार जन्य इच्छाओं के प्रति जागरुक रहना चाहिये।

इच्छाएँ-भी दो प्रकार की हैं—सत्इच्छा तथा ग्रसत्इच्छा । हमें दोनो से उपराम होना ही हमारा ग्रन्तिम लक्ष्य होना चाहिये । वैसे साधना के प्रारम्भिक काल में सदिच्छा का ग्रजन बाँछनीय है, परन्तु सच्ची बात तो यही है कि हमारा लक्ष्य दोनो प्रकार की इच्छा ग्रों से उपरित होना चाहिये । वास्तिक सदिच्छा तो सत्प्राप्ति की इच्छा है सो वह तो हमारा जन्मसिद्ध ग्रधिकार है । हम मोह वशजान न पावें परन्तु वह तो हमारा स्वभाव है वह इच्छा करनी नही पड़ती।

उन्नति में बाधक है:—इस बाक्याँश के स्थान पर 'ग्रवनित की कारण है, भी कहा जा सकता था परन्तु पूज्य बाबू जी महाराज की जैसी कि विशिष्ट सकारात्मक (Positive) शैली होती है ग्रभ्यासी का ध्यान उन्नति की ग्रोर ही रखा गया है। नकारात्मक (Negalive) दृष्टिकोण (approach) नहीं रखा गया।

बाधा: — कब्द का भाव है कि वे सुगमता से दूर करने योग्य है। इड़मूल की नहीं है कि साधक के हटाए न हटें।

तीसरी पंक्ति— 'तू ही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट हैं':-

प्रश्न है कि स्वामी और इष्ट दोनो कहने का स्रभित्राय क्या है ?

कोष में इष्ट के शब्दार्थं है चाहा हुम्म-पूज्य यदि यहाँ पूज्य का भाव होता तो कदानित यह वाक्य यूँ होता 'तू ही हमारा पूज्य स्वामी है' म्रतः इष्ट विशेषण न हो कर संज्ञा है। इच्छित पदार्थ बस्त , व्यक्ति या कुछ भी स्वामी का भाव समभने के लिये पित का भाव समभना म्रावश्यक है। भारतीय नारी भ्रपने पित को स्वामी भी कहती हैं। ग्रंग जो में Bride groom तथा Husband शब्द है। भाव समभने के लिये ही इन शब्दों का उल्लेख कर रहा हूँ:—

पति स्वामी पत्नी का संरक्षक होता है। संरक्षण ना पूर्ण उत्तरदायित्व उसके उपर होता है। घोर कष्टकीर्एं बनवासी जीवन ब्यतीत करने के 'लिये सो भी एक दो नही १४ बर्षों के लिये चलने में भी जानकी हैं, इसी पूर्ण संरक्षण की प्रवल भावना के सहारे तिनक भी भय नहीं दिखाती यद्यपि भयभीत करने का पूर्णं प्रयास किया गया। यह भार स्वामी पर होता है कि नितान्त अपने पर अवलम्बित पत्नी के सर्वस्व का चतुर्दिक संरक्षरण करें। Bridegroom या Husband शब्दों में इतनी उदिप्त भावना तो नहीं है परन्तु सेवा भाव वहुत हैं जो संरक्षरण के समकक्ष ही है। किसे अश्वशाला में अश्वचारीं (groom) को या Animal Husbandry के गोशालाओं में Animal Husbandry विशेषज्ञों एवं कर्मवारियों को देखें। बहुलाने, खुलाने, खरहरा करने, पाँव मलने, खिलाने, पिलाने, मच्छड़ पिस्सू आदि से रक्षा करने का तात्पर्यं सर्वं विधि पूर्णं संरक्षक का पूर्णं निर्वाह वे करते हैं।

ये सभी गुएग स्वामी के हैं। ये सव श्रौर इन सव से भी कही श्रौर श्रागे वहुत कुछ श्रवर्णनीय श्रसीम गुएग हमारे मालिक में है। हमारे पूर्ण संरक्षण के पूर्ण निर्वाह हेतु हमारा मालिक श्रहिनिश निरालस्य सचेष्ट है श्रौर हम उसके संरक्षण में सुनिश्चित सुरक्षित है—ऐसा भाव 'स्वामो' शब्द से श्रभ्यासी को ग्रहण करना चाहिये।

दूसरा शब्द है 'इष्ट' इच्छित बस्तु हमारो सम्पदा प्राप्तियाँ धन, जन सर्वस्व। ये सब भी वे ही हैं। उन्ही में सब निहित है। श्रतएब साँसारिक पदार्थ की कामना का प्रश्न ही समाप्त हो जाता है।

एक भाव और है कि जो कुछ भी हमारी प्रकट अप्रकट इच्छाएँ कामनाए हैं उनकी व्यवस्था करने वाला, भी वही मालिक है, और सर्वोंपरि अध्यात्मिक क्षेत्र की उपलब्धियों को जुटाने वाला भी वह मालिक ही है। मालिक में लयावस्था प्राप्त हो यही हमारा वास्तविक इष्ट है।

श्री गीता जी में एक क्लोक है (६।२२):
ग्रनन्याक्विन्ते यन्तो माँ यो-जनाः पर्युवासते, तेषां
नित्याभियुक्तानां योग लेखं वहाम्यह्मा' । योग ग्रौर
क्षेम भगवान स्वयं वहन करते हैं, ग्रर्थांत् योगी
की स्थिति भी वे ही जुटाते हैं ग्रौर उसके क्षेम
ग्रथांत् रक्षा या संरक्षरण का उत्तरदायित्व भी
ग्रपने ऊपर लेते हैं । स्वामी ग्रौर इष्ट का भी यही
भाव है । हमारे लिये जो उचित है उसको
जुटाना, तथा स्वामी के रुप में उसकी रक्षा
करना दोनों का उत्तरदायित्व उन्हीं का है । ग्रौर
वे उसका निरन्तर बिना किसी प्रकट ग्रप्रकट
घोषणा के निर्वाह कर रहे हैं । ग्रतः योग क्षेम
की चिन्ता छोड़कर हम योग क्षेत्र बहन करने
वाले का चिन्तन करें उनका ध्यान करें, ग्रौर
उनके स्मरणा में रत रहें ।

चतुर्थं पंक्तिः —

विना तेरो सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है। इस पंक्ति में वास्तविकता का बड़ी गूढ़ता से उद्घोष किया गया गया है, कि साधक यह न समभ बैठे कि हम इतने वर्षों से सविधि साधना सम्पन्न कर रहे हैं अतएव ईश्वर प्राप्ति निश्चित है। हम कितना भी तप-जप-ध्यान सफाई एवं स्मरण ग्रादि क्यो न करलें, बिना मालिक की सहायता के मालिक का प्राप्त होना सम्भव नही है। जिसे वे कृपा करके बोध करा दें, वही जान पाता है। अतः साधक को अपनी साधना का लेश मात्र भो सहारा नहीं लेना चाहिये। कहने का यह भाव नहीं हैं कि वह साधना न करें। साधना रत रहें, पूर्ण मनोयोग से पूरी विधि से, परन्तु उसका श्रभिमान तनिक न हो श्रासरा हो मात्र मालिक की कृपा का, श्रौर वे कृपा करेगें अवश्य क्यों कि वे कृपा सागर है। इस प कित में सहायता शब्द भी ग्रत्यन्त विचित्रता से सँजोया गया है, कृपा भी लिखा जा सकता था। 'विना तेरी कृपा के तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है' परन्तु कृपा में अथवा दया में याचना का भाव भलकता है सहायता में मुख्य कार्य भार साधक ग्रथवा ग्रभ्यासी पर है। मालिक तो परिश्रमी ग्रभ्यासी को उचित समय पर तिनक सहारा दे देंगे ग्रौर नौका पार हो जायेगी। शिशु सीढ़ी पर चढ़ने का प्रयास करता रहता है। माँ देखतीं रहती हैं, ग्रौर उचित समय पर जरा सा ग्रवलम्ब दे देती हैं ग्रौर बच्चा ऊपर चढ़कर मगन हो जाता है। यह है सहायता को स्वरुप। कृपा में तो मां

गाद में उठाकर ऊपर बिठा दे, परन्तु उसमें साधक का क्या योगदान है। सहज मार्ग साधना पद्धति तो यह प्रतिपादित करती है कि हम ग्रपने कर्तांव्य का पालन करे। "प्रभु तो स्वयं ग्रपने ग्रंश का निर्वाह करेगे ही। कर्मण्ये वाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन्" प्रभु को सहायक रूप में ही ग्रहण करना बाँछनीय हैं। "God helps those who help themselves"



🛨 प्रश्न : वहाँ पहुँचते हैं तो होश तो रहता नहीं, फिर याद कैसे रहेगा ?

उत्तर: बहाँ पर बेहोशी में होश रहता है।

🛨 प्रक्न : नया transformation or elevation साथ साथ होता है ?

उत्तर: तीनों क्रियाएँ साथ साथ चलती हैं । १- Cleaning 2- Divinisation

3- Sensitivity. यह तीनों चीजे transmission से पैंदा होती है।

श्रहमदाबाद [१-५-७६]—एक छोटी सी बात हम ग्रापको बताते हैं हमारा Present level यह हैं कि जो mind कहता है-जिस बात को-वह हम करते है । होना यह चाहिए कि हम कहें वह mind करे। बस इतना सा chang ग्राप कर लीजिए फिर improvement देखिए किस कदर होता हैं।

Moral ग्रौर behaviour रूहानियत की जान है।

किमयाँ हर शख्स में होती हैं मगर इन्सान वह है जो उन्हें कम करता चले ।

जितने लोग बढ़ेगे उतना benefit आपको ज्यादा होगा।



(भाई शिवलिंगप्पा इंगलगी जी, सेडम)

सहज मार्ग साधना में साधक जब पावन तर प्रार्णाहुति को तत्परता से ग्राक्षित करता है, तो वह सुधबुध खोकर मौन ग्रौर तन्मय हो जाता है। वाकई वह ग्रजीब गूंगा सा बैठा नजर ग्राता है, वह धीरे धीरे ग्रंतमुँखी बन तो जाता है, ग्रौर कृपा सिन्धु में डूबता चला जाता है।

श्रनुभव से पता चला है कि श्र<del>व</del>सर साधक गरा "मौनता" से ग्रनभिज्ञ हैं। जब कभी समर्थं सद्गुरु महाराज या प्रशिक्षक भाई मौन प्रकट करते हैं, तो प्रक्सर लोगों की यह शिका-यत रहती है कि पहले पूज्य गुरु महाराज या प्रशिक्षक भाई बातें खूब किया करते थे, ग्रब मौन धारण क्यों ? इस गलत फहमी में वह मायूस बन जाते हैं। बात ऐसी है कि पूज्य गुरू महाराज या प्रिसेप्टर महोदय वात्सल्य के साथ साधक पर क्रपा करके ग्रारम्भ में ग्राने वाले को उपासक बनाने की तैयारी में स्रधिक बाते करते हैं, श्रौर उसे हिम्मत देते हैं । इस प्रथम दर्शन श्रीर गुफ्तगु में साधक को विश्वास हो जाता है कि हम उनके हो गये। जब हम उनके ग्रौर वह हमारे हो गये तो आरम्भ की अधिक बातौं की श्रब श्राबश्यकता ही नहीं रही।

न जाने क्या बात है कि श्रवसर लोग इस सहज त्वरित फल दायी मौन रूपी सहज तत्व से मुँह मोड़ लेते हैं, श्रौर श्रपने ही काल्पनिक जगत में रहना चाहते हैं।

पूज्य बाबू जी महाराज हमारे कल्याएा के लिए कह चुके हैं कि "इधर से तोड़ ग्रौर उधर

को जोड़" Turn your head this side and there in Reality" वे हमारे सच्चे मार्ग दर्शक हैं। उनके विचार तथा ग्रादेश के ग्रनुसार चलकर मंजिल तथ कर लेना ही बंदगी की दलील है।

श्रंब हमारी संस्था (Mission) सारे संसार में फैली हुई हैं। सिर्फ फैली ही नहीं श्रपितु कई लोग सहज मार्ग को श्रपना कर जीवन धन्य बना लिए हैं। इतिहास साक्षी रहेगा कि कुल ब्रह्मांड का कल्याएा सहज मार्ग से ही सुसाध्य हैं।

परम पूज्य बाबू जी महाराज का कहना है कि "मैं केवल भारतीय (Indian) ही नहीं भ्रपितु सारे विश्व का बाशिन्दा हूं। पूरे ब्रह्माँड के बाशिन्दों के लिए मैं सेवा करूंगा"

श्रब प्रश्न उठ सकता है कि इस 'मुखर मौन' के रहस्य को किस प्रकार जान सकें? जवाब सरल है कि हम साँप्रदायिक तथा कल्पित धारणाश्रों से तुरन्त छुटकारा पाकर श्रहंकार रहित होकर श्रद्धापूर्वक सद्गुरू पूज्य बाबू जी महाराज की ही शरण ग्रहण करे।

इस बारे में ''सहज मार्ग साहित्य तो काफी तौर पर मार्ग दर्शक है। हर जटिल प्रका को स्रासान शैली में हल किया है।

सहज मार्ग में केवल जबानी जमालर्च नहीं, ग्रपितु साधकों की त्वरित उन्नति के लि पूज्य बाबूजो महाराज प्राणाहुति शक्ति Power Transmission सारे विश्व में बरसा रहे हैं। खेद इस बात का है कि साधक गण टीक ढंग से उसे ग्रहण कर नहीं पाते। जो ग्रहण करने योग्य बन गया बह मैदान जीत गया।

## अनन्त यात्रा

इस स्थायी स्तम्भ के अन्तर्गंत श्री 'बाबूजी' और सन्त कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र-व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें अध्यातम एवं ब्रह्म-विद्या सम्बन्धी साधना में अभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुसंधान के लिये सुलभ करने को दृष्टि से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा।

क्रमागत---

-सम्पादक)

(पत्र संख्या १८३)

लखीमपुर १०-२-५२

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी

सादर प्रगाम।

कृपा पत्र ग्रापका पूज्य मास्टर सा. के खिये ग्राया। उसमें हुजूर ने जिखा है कि मेरी कुंडलिनी साफ होने लगी है। यह केवल मालिक की ही मेहरबानी हो रही है। जहां जहां भी Spirituality (स्प्रिचियुलिटी) के पारस की भलक या निगाह पड़ती है वह जगह फिर कन्चन हो कर ही मानेगी। यह पारस तो मैंने उदा-रगार्थं ऐसे ही लिख दिया है वरना श्राप तो जो है सो हैं। जैसे भी हैं लाजवाब हैं। ग्रापने नुक्स पूछे हैं परन्तु मैं तो यह कहूँगी कि यदि अभ्यासी में केवल विश्वास ही इढ़ हो जावे तो वह यह देखेगा कि उसके नुक्स स्वतः ही डर कर भागने लगेगें कि कहीं श्रापकी निगाह न पड़ जावे जो तुरन्त ही वे भस्म हो जावें, फिर मोहब्बत की तो बात ही निराली होगी । पूज्य श्री बाबू जी मालिक की कृपा से एक छोटा सा ग्रपना अनुभव लिख रही हूँ वरना मैं थोड़ी ही बुद्धिवाली हूं। कुछ ऐसा देखती हैं कि ज्यों-ज्यों मनुष्य ईश्वर से दूर होता जाता है उसकी बुद्धि भी वैसे ही वैसे संकुचित होती जाती है मामूली सी बात उसके समभ में नहीं ग्राती ग्रौर बेकार बहस करके समभता है कि मैंने उस पर विजय प्राप्त करली है। परन्त्र वास्तविक बात यह है कि कोई भी बात ठीक से समभना उसकी बृद्धि से परे है। यदि श्रभ्यासी मालिक के प्रेम की फिलास्फी श्रच्छी तरह पड़ ले श्रौर उसमें भी कमाल कर दे तो वह जो करेगा जो कहेगा श्रीर जो समभेगा वह लाजवाब होगा। मामूली सी बात है ग्राप श्री कवीर का पद तुरन्त ही कितनी ग्रच्छी तरह समभ जाते हैं श्रीर बड़े बड़े प्रोफ सरों की समभ में वे पद नहीं ग्राते इसके माने यही है कि उनकी विद्या limited है, उनके दिमाग की पहुँच limited है, श्रौर ग्रापकी चीज ग्रथाह है, unlimited है। मालिक की कृपा से जो कुछ ग्रात्मिक दशा समभ में ग्राई है सो लिख रही हूं।

ग्रब तो कुछ ऐसी हालत हो गई है कि लिखते हुये संकोच होता हैं कि शायद यह एटीकेट के विरुद्ध हो परन्तु 'मालिक' के ग्रागे में उतनी ही स्वतन्त्र हूँ जितना बच्चा मा के ग्रागे होता है । कुछ यह हाल है कि ईश्वर बगैरह कुछ मेरी निगाह में नहीं ठहरता है । यह सव पीछे छूट गया लगता है। मुफे तो वस ऐसा लगता है कि 'मालिक। मुफे बराबर ऊंचा खींचे लिये जा रहा है। भाई, यह सब उसकी ही शान है ग्रौर उसकी ही मेहरवानी है। न जाने क्यों उदासीपन कभी-कभी गाढ़े रूप में ग्राने लगती है। कभीं कभी लगता है कि कुछ बादल की तरह मेरे पास उमड़ता चला ग्राता है। भाई बहिनों को प्यार।

स्रापकी दीन हीन सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तूरी

पत्र संख्या १८४

लखीमपुर ताः **१**४–२–५२

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी सादर प्रसाम ।

कृपा-पत्र स्रापका पूज्य मास्टर साहव के लिये श्राया समाचार ज्ञात हुग्रा । मालिक की कृपा से जो कुछ भी श्रात्मिक दशा मालुम हुई है सो लिख रही हूँ।

इधर न जाने क्यों उदासीपन की दशा गाढ़े रुप में आती है। न जाने क्यों तिबयत में उचाटपन बहुत वढ़ जाता है और तिबयत बेचेंन रहती है। न जाने क्यों तिबयत दिन भर ऐसी रहती है कि दिन भर छातीं कूटा करूँ क्या करूँ परन्तु कूटने से भी आराम नहीं मिलता है। तिबयत मालिक के प्रेम में डूबना चाहती है परन्तु मुभसे उतनी हो नहीं पाती। कैसे करूं न जाने मालिक पर मैंने अपना सर्बंस्व न्योछावर किया है या नहीं। न जाने वह कैसा है कहाँ है कुछ समभ में नहीं आता है। न मैं ईश्वर को जानूँ न मैं परमेश्वर को जानूँ, और भाई न मैं यह जान्ँ कि मैं किसे जानती हूँ। कभी-२ यह हालत बहुत बढ़ जाती है परन्तु न जाने कैसे फिर वहाँ की वहाँ श्रा जाती हूँ । कभी-२ तो मैं श्रपने को इतना भूल जाती हूँ कि बैठी हूँ तो बैठी ही रह जाती हूं। कोई कुछ कहता तो मेरी समभ में हो नहीं श्राता। भाई बहिनों को प्यार। श्रापकी दोन होन सवँ साधन विहीना

पुत्री कस्तूरी

पत्र संख्या १८५ लखीमपुर परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री वाबूजी २–३–५२ सादर प्रगाम

मेरा एक पत्र पहुँचा होगा। ग्राज कल कुछ ऐसी हालत रहती है कि मैं बिल्कुल खोई खोई सी रहती हूँ परन्तु फिर भी कुछ चैन नहीं है। यह क्यों! नहीं मालुम शायद कुछ खफत व पागलपन सत्रार है। कुछ खीक भी बढ़ गई है परन्तु बन्दगी साथ में है। शायद यह मालिक की इच्छा है कि बेचैनी हद तक नहीं पहुँचने पाती हैन जाने कैसा ब्रेक लग जाता है। कुछ समक्ष में नहीं ग्राता कि यह क्या हाल है। मैं शायद मालिक से प्रेम नहीं बढ़ा पाती हूं इसीलिये कि बेचैनी है। शायद मालिक से प्रेम नहीं बढ़ा पाती हूं इसीलिये कि बेचैनी है। शायद इसी कारण कभी-२ heart (हार्ट) पर दर्द सा उठता है लेकिन धोमा सा। कुछ चिन्ता न करियेगा।

पूज्य श्री बाबूजी न जाने क्यों इस खपत
में 'हाय-हाय' थोड़ी सी ही देर करने में कुछ मजा
ग्रवश्य है परन्तु मैं तो उस मजे को भी नहीं
जानती हूँ। यह जरुर है कि 'इस हाय हाय के
बाद उचाटपन शान्त हो जाता है ग्रौर उदासी
वानी हालत भी लगातार नहीं रहने पाती है।
परन्तु बेचेनी वाली दशा लगातार नहीं रहने पाती है।
परन्तु बेचेनी वाली दशा लगातार नहीं रहने पाती
है। कभी-२ पूजा करने के बाद वायुमंडल ही
बदल जाता है कुछ ग्रजीब गम्भीर (ग्रविचल
शान्ति) सी कैफियत हो जाती है भाई बहिनों
को प्यार।
ग्रापन विशेषा गरी सम्बर्ग

साधन बिहीना पुत्री कस्तूरी